

الداروينية والإنسان نظرية التطور من العلم إلى العولمة

### مشكلات فلسفة العلم (٣)

# الراروينية واللإنسان

نظرية التطور من العلم الى العولمة

**تألیف** دکتور / صلاح محمود عثمان کلیتہ الآداب\_جامعتہ المنونیتہ

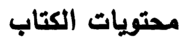
> ۲۰۰۱ الناشر منشأة المعارف بالإسكندرية جلال حزى وشركاه

# من كري الركين الركين المسر

﴿ مَّا أُشْهَر تُمْهَ خَلْقَ (لسَّسَلُوَ (مِنَ وَلِلْآرْضِ وَلَا خَلْقَ لَا نَفُسِهِم وَمَا كُنْتُ مُتَّغِزَ (لَّمْضِلِينَ عَضُرِ ﴿ ) ﴾

صلىق الله العظيم . ﴿ سدرة اللهف - أية ٥١ ﴾





### محتويات الكتاب

| الصفحة    | الموضوع                                      |
|-----------|----------------------------------------------|
| ١٥        | مقدمة                                        |
|           | القصل الأول                                  |
| 41        | التطور البيولوجي: بين اللاماركية والداروينية |
| 77        | يمهيد يستستست                                |
| 77        | أولاً: اللاماركية                            |
| **        | أ- نظام الطبيعة السلمانية                    |
| 44        | ب- التطور والقوى المكملة في الطبيعة          |
| 44        | جـ- ميكانيزم التطور اللاماركي                |
| 77        | ثانياً: الداروينية                           |
| ٣٧        | أ- الانتخاب الطبيعي                          |
| ٤.        | ب- الانتخاب الجنسى                           |
| ٤٢        | ج- وراثة الصفات المكتسبة                     |
| ٤٤        | ثالثاً: النظرية التركيبية الحديثة            |
| <b>F3</b> | أ- دلائل الانتخاب الطبيعي                    |
| ٤٧        | ب- الحفريات والحلقات المفقودة بين الأنواع    |
| ۱٥        | جـ- التطور وقوانين الوراثة                   |
| ٦٧        | تعقیب                                        |
|           |                                              |
|           | انفصل الثاني                                 |
| ٧١        | الداروينية الفلسفية                          |
| ٧٢        | تمهيد                                        |
| ٧٤        | أولاً: الكوزمولوجيا الداروينية               |
| ٧٦        | أ- فرض التطور: المتصل البيولوجي              |
| ۸۲        | ب- فرض التطور: منهج الهندسة العكسية          |

| الصفحة     | الموضوع                                         |
|------------|-------------------------------------------------|
| 44.4       |                                                 |
| ۸۷         | جـ- الداروينية والردية                          |
| 90         | ثانياً: الداروينية والدين والإنسان              |
| 4.4        | أ- تطور الإنسان                                 |
| ١.٨        | ب- الحياة والإنسان: حدث عارض أم ضرورة هادفة؟    |
| 114        | جـ- تطور الإنسان والخلق الإلهي                  |
| 110        | ثالثاً: فلسفات تطورية                           |
| 117        | أ- هربرت سبنسر                                  |
| ١٢.        | ب– کارل <b>مارکس</b>                            |
| 177        | جـ- فردريك نيتشه                                |
| 371        | د- سيجموند فرويد                                |
| 177        | هـ- وليم جيمس                                   |
| 174        | نعقیب                                           |
|            | الغصل الثالث                                    |
| 171        | الداروينية والتطور البيولوجي للمجتمع            |
| 177<br>177 | أولاً: الداروينية الاجتماعية: أبعاد سياسية      |
| ۱۲۸        | i- اليمين الدارويني (الرأسمالية)                |
| 121        | ب- اليسار الدارويني (الاشتراكية)                |
| 127        | ثانياً: التطور الاجتماعي وحركة تحسين النسل      |
| 127        | أ– اليوچينيا: نشأتها وتطورها                    |
| 189        | ب- انتصار الثقافة: «بواز» والتكيف البيئي        |
| 107        | جـ- اليوچينيا اليوم                             |
| 100        | ثالثاً: العرق، الذكاء، والجنس                   |
| 100        | أ الإيثولوجيا: «لورنز، والعودة إلى الغريزة      |
| ١٥٩        | بـ السلوكية واختبارات الذكاء: «واطسون» وما بعده |
| ļ          |                                                 |

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
| 177    | جـ- هل للعرقية أساس چيني بيولوچي؟                  |
| ١٧.    | ب سولوچيا الاجتماعية: «ويلسون» والحتمدة البيولوجية |
| 177    | هـ- الداروينية والجنسية                            |
| 144    | سقعت                                               |
|        | •-                                                 |
|        | القصل الرابع                                       |
| ١٥٨    | الداروينية والعولمة                                |
| ١٨٧    | عهيد                                               |
| 19.    | أُولاً: العولمة: نشأتها وتطورها                    |
| 19.    | أ- ما هي العولمة؟                                  |
| 144    | ب- جذور العولمة: لماذا هي أمركة وليست عولمة؟       |
| 717    | اثانياً: داروین بین الماکینات                      |
| 710    | أ– منافسة بلا حدود                                 |
| 714    | ب- من دكتاتورية البروليتاريا إلى دكتاتورية السوق   |
| 770    | جـ- تركيز السلطة: الجات والتبعية الشاملة           |
| AYA    | د- تركيز السلطة: البيوتكنولوجيا وتبعية الحياة      |
| ۲۳.    | هـ- جدل الطبيعة: كارثة التلوث البيئي               |
| 777    | و- جدل الآخر: الأصولية والتشكل الكاذب              |
| 777    | ثالثاً: هل يمكننا استرداد إنسانيتنا؟               |
| 137    | تعقیب                                              |
|        |                                                    |
| 720    | خاتمة                                              |
| 107    | معجم بمصطلحات الكتاب                               |
| 790    | المراجع                                            |
|        |                                                    |
|        |                                                    |
| i      | 1                                                  |

#### مُعَكُلُمُمَّا

يموج عالمنا بتغييرات سريعة ومتلاحقة في شتى أوجه النشاط الإنساني، تغييرات تعكس في ظاهرها ملامح الرُقي الحضاري للإنسان، وسعيه الحثيث نحو إقامة مجتمع مثالي، ينعم فيه برفاهيات تكنولوجية هائلة، وبنظم علمية وإدارية قادرة على مواجهة المشكلات وحلها، ومن ثم استثمارها كخبرات تحول دون مواجهة مثيلاتها في المستقبل. إنه الحُلم الذي كان – ولم يزل – يداعب خيال الفلاسفة، فأقاموه عالماً مأمولاً في يوتوبياتهم Utopias عبر العصور المختلفة، ومن الخيال إلى الواقع بسط العلم طريقاً تقترب مرحلته الأخيرة رويداً رويداً، أو هكذا يتراءي لنا في غمرة أضواء القرن الجديد.

لكن هذه التغييرات - رغم دلالالتها الحضارية - تحمل في باطنها فكراً داروينياً تطورياً مختبئاً، محوره عبارة «البقاء للأصلح» Survival of the داروينياً تطورياً مختبئاً، محوره عبارة «البقاء للأصلح» fittest. ولا مانع من أن نُطبق مقولة التطور على العبارة ذاتها، فنقول بمصطلحات عصرنا: «البقاء للأعلم»، أو «للأقوى اقتصادياً»، أو «للأقدر تكنولوجياً ومعلوماتياً»، .... إلى غير ذلك من تعبيرات ألفتها أذاننا وامتلأت بها أوراقنا البحثية، كدلائل على السلوك الإنساني المحكوم بالمبدأ الدارويني ذاته: البقاء للأصلح، والذي تُعد العولة Globalization - بأبعادها المختلفة - واحدة من أحدث وسائل تحقيقه، بل لعلها أشد تلك الوسائل قسوة وفعالية.

وبهذا الباطن المستتر، تفقد التغييرات التي ندعوها «حضارية» أهم سماتها الإنسانية، أعنى سمة الرُقى الروحى والأخلاقي للإنسان، وما يرتبط بها من مفاهيم العدالة والحرية والمساواة، لتغدو في جوهرها مجرد ملمح من ملامح الصراع من أجل البقاء: صراع الإنسان ضد الإنسان في عصر جديد، فيه المُباح بلا حدود، وعلى أرض جديدة، بدأت تضيق بقاطنيها وتعانى وطأة سلوكياتهم البيئية المدمرة، تلك التي ترتدى ثوباً قشيباً: نحسبه الإنسان، وما هو بإنسان، نحسبه الحق، وهو الباطل بعينه، نحسبه الخير الجميل، ومن

داخله نفثات شر قبيح لا ندرى مداه.

وهكذا يبدو التطور سلاحاً ذو حدين، أو طريقاً مزدوجاً يحوى فرعين متقابلين: تقدماً مادياً متسارعاً يعكس قدرات العقل الإنساني وإمكاناته التكيفية الهائلة، وتدهوراً روحياً وأخلاقياً مبعثه الصراع الداخلي للبشر وبنافسية مجتمعاتهم، أو بالأحرى عنوانيتها.

وهنا يكمن الفرض الأساسي لهذا الكتاب، والذي نزعم من خلاله أن فكرة العولة، بما تمثله من نزعات للتفوق والربح والسيطرة وبسط النفوذ من قبل الغرب - لاسيما الغرب الأمريكي - ما هي إلا امتداد لأفكار وممارسات برزت بقوة بعد أن نشر «داروين» كتابه «أصل الأنواع»، وعُرفت باسم حركة الداروينية الاجتماعية Social Darwinism، أعنى نظرية التطور البيولوچي للكائنات الحية كما صاغها «داروين» استناداً إلى مبادئ الصراع من أجل البقاء والانتخاب الطبيعي والبقاء للأصلح، مُطبقة على تطور المجتمعات الإنسانية بكل جوانبها الثقافية والأخلاقية والاقتصادية والسياسية.

ومن الطبيعى أن يثير لدينا هذا الفرض تساؤلات مختلفة، نسعى إلى الإجابة عنها من خلال تحقيقه عبر فصول الكتاب، منها مثلاً:

١- هل ترجع عدوانية الإنسان إلى موروث بيولوجى يربطه بأسلاف ذوى طبيعة حيوانية؟.

٢- إذا كانت نظرية التطور العضوى للكائنات الحية مؤيدة بشواهد علمية متعددة، فهل يمكن التوفيق بينها وبين الإيمان بوجود الخالق عز وجل وقدرته اللامتناهية على الخلق والإبداع؟.

٣- ما مدى شرعية الانتقال - علمياً - من الكائنات الحية إلى المجتمعات الإنسانية في إطار نظرية التطور البيولوجي؟ وهل ثمة مصالح لجماعات سياسية أو اقتصادية تقف وراء هذا الانتقال؟.

٤- هل يستند القول بالعرقية والتمييز العنصرى بين البشر إلى أساس

چينى بيولوچى يُبرر التغرقة بينهم والتمايز الطبقى لبعضهم على البعض الخر؟.

٥- هل كان «داروين» حقاً «داروينياً اجتماعياً»، أم أنه وقف بنظريته عند حدود العضويات؟.

7- إلى أى مدى تُعبّر «العولمة» عن تطور النوع البشرى؟. وإذا كانت تحمل فى طياتها نزعة تسلط أمريكية واضحة، فهل يعنى ذلك أننا بلغنا نقطة الانتصار الحاسم للرأسمالية، أم أن مرحلة جديدة من الصراع ترتسم خلف تناقضات العولمة؟.

٧- ما هي السبل المكنة لمواجهة تحديات العولة - من جهة - وتحديات ثورة الهندسة الوراثية من جهة أخرى؟. وهل يمكن للإنسان المعاصر أن يُحقق هويته إزاء آليات السوق المعولم المنطلقة بلا هوادة؟.

أما منهجنا في الإجابة عن هذه التساؤلات وتحقيق الفرض الأساسي فقد اختلف من موضع إلى آخر في هذا الكتاب وفقاً لما تقتضيه طبيعة البحث. فهو المنهج التاريخي حين نُؤصل مثلاً فكرة التطور وما انبثق عنها من نظريات، أو فكرة العولمة وأهدافها... وهو المنهج التحليلي المقارن حين نعمد إلى تحليل هذه الأفكار والنظريات والمقارنة فيما بينها.... وهو المنهج النقدى حين نوجة النقد إلى هذه الفكرة أو تلك بقدر ما يتسنى لنا أو ما يسمح به تحليلنا.

وقد حرصنا في العرض المنهجي لموضوعات وأفكار الكتاب أن نتبع طريقة الفقرات العددية، بحيث تُعبر كل فقرة عن فكرة – عامة أو جزئية – تندرج تحت موضوع ما، وذلك ابتغاءً للاقة في تسلسل الأفكار وترتيبها، فضلاً عن سهولة الإشارة – أو العودة – إلى أي منها كلما اقتضت الضرورة ذلك.

ولما كان الموضوع الرئيسي لهذا الكتاب هو فكرة التطور البيولوچي عند «داروين» وانعكاساتها على البرامج التنظيرية للمجتمع الإنساني، فقد قسمنا

الكتاب إلى أربعة فصول مترابطة، أو هكذا نأمل أن تكون. بدأنا في الفصل الأول منها بنظرية التطور العضوى للكائنات الحية عند «لامارك»، باعتبارها أول نظرية علمية عامة في التطور خلال العصير الحديث، تُوضِع دائماً في مقارنة مع نظرية «داروين» التي فاقتها شمولاً وترابطاً، والتي تناولناها في الجزء الثاني من هذا الفصل كنظرية علمية خالصة، تقترب من وضع تفسير عام أكثر قبولاً بين العلماء لفكرة التطور العضوي، وإن كانت لا تخلو من جوانب قصور لم تجد استكمالاً لها إلا بالنظرية التركيبية الحديثة ، وهس ما عرضنا لأهم عناصرها في الجزء الثالث من هذا القصل. وفي القصل الثاني سعينا أولأ إلى التماس المنطلقات الفلسفية لفكرة التطور عند «داروین»، والتی قلما کان یُعبّر عنها صراحة، وإن کان بمکن استنباطها من بين أقواله وكتاباته ومنهجه في صبياغة نظريته، فضلاً عن نزعته الردّية التي تؤكد اتصال الكائنات الحية تأسيساً على فكرة المصادفة. ثم أردفنا ذلك بمناقشة لأصل وتطور الإنسان عند «داروين» وأتباعه، باعتباره أعلى درجة من درجات سلم التطور العضوي، ومدى إمكانية التوفيق بين هذا المنحي العلمي الميكانيكي والاتجاه الديني الغائي الذي يفرد للإنسيان مكانة مميزة تقترب به من مصاف الملائكة، لنعرض بعد ذلك لأهم فلسفات التطور التي انبثقت عن الداروينية العلمية، والتي كان لها أكبر الأثر في الانتقال بها إلى مجال المجتمع الإنساني وتطوره. ويأتى الفصل الثالث متناولاً في البداية حركة الداروينية الاجتماعية بأبعادها السياسية، تلك التي وضعتنا أمام جناحين متصارعين يُنظِّران - كل برؤيته وأهدافه - لطبيعة الصراع المجتمعي للإنسان، وهما: الرأسمالية - أو جناح اليمين الدارويني -والاشتراكية - أو جناح اليسار الدارويني. وفي جزء تال من هذا الفصل عرضنا لحركة تحسين النسل كوجه أخر للداروينية الاجتماعية، ارتبط على نحو وثيق بجناحها اليميني، وأثار موجة هائلة من ردود الأفعال حتى منتصف القرن العشرين تقريباً، ليعود إلينا اليوم في شكل جديد يحمل اسم «مشروع الجينوم البشرى»، وهو مشروع يُنذر بمشكلات اجتماعية معقدة رغم كونه

إنجازاً علمياً ضخماً. ثم انتقلنا في جزء ثالث إلى مناقشة مفاهيم العرقية والجنسية والغريزة العنوانية واختيارات الذكاء، وأوضحنا كيف ساهمت في تدعيمها علوم إنسانية مختلفة، كالإيثولوجيا وعلم النفس المقارن وعلم النفس السلوكي، وذلك استجابة لمناخ التطور الدارويني السائد من جهة وللنزعات الإيديولوجية ذات المسالح من جهة أخرى، وإن كانت تُفتقر إلى الدعم العلمي الواضع من قبل الأبحاث البيولوجية في مجال الوراثة الجينية، فضلاً عن الدراسات الأنثروبولوجية المختلفة. أما الفصل الرابع والأخير من هذا الكتاب فقد بدأناه بمحاولة لتعريف العولة والكشف عن جذورها المتدة في الفكر الغربي الأمريكي منذ قرن مضي، وهي جنور تُفصح عن نزعة أمريكية صارخة الهيمنة على الكوكب الأرضى كمنطقة نفوذ واحدة. ثم تتبعنا في جزء تال خيوط شبكة العنكبوت الداروينية الرابطة بين مختلف أبعاد وتجليات العولمة، حيث نلمح من خلف ماكينات الثورة العلمية التكنولوجية المتنامية شواهد مرحلة جديدة من المسراع الدارويني بين البشس: بين قلة مالكة ومهيمنة، وكثرة محبطة ومُهمشة، وهو ما دفعنا في النهاية إلى التساؤل: هل يُمكننا استرداد إنسانيتنا؟. ورغم قتامة الصورة الراهنة لعالمنا المعاصر، إلا أننا لم نفقد الأمل في مستقبل أفضل، وهو أملٌ مرهون بمراجعة شاملة وسريعة لبرامج الإنسان التعايشية ورؤيته للآخرين من بني نوعه.

ولم نغفل في خاتمة الكتاب عن الإشارة إلى واقعنا العربي الإسلامي الذي تتهده تحديات غربية أمريكية تستدعى استنفار الطاقات وبعث الجهود في شتى المجالات، وإلا شهدت حلبة الصراع المعولم نهاية مؤلة لحضارتنا وهويتنا.

وقد ذيلنا الكتباب بمعجم شارح لأهم المصطلحات الإنجليلزية التي استخدمناها، تعقبه قائمة بالمراجع العربية والأجنبية التي اعتمدنا عليها.

أخيراً، ربما يخرج القارئ من هذا الكتاب بانطباع مؤداه أن أصابع

الاتهام فيما يعانيه الإنسان المعاصر من مشكلات، إنما تُوجّه بالدرجة الأولى إلى العلم، أو بالأحرى إلى تطبيقاته التكنولوجية التى حاصرتنا حتى فى أدق تفاصيل حياتنا اليومية، وقد يكون هذا صحيحاً، لكن الرسالة التى يحملها الكتاب، والتى آمل أن تصل إلى القارئ، هى أن بوسعنا – إن أردنا – أن نُروّض العلم، وأن نجعل منه أداة لرقينا، نُحكم قبضتنا عليها فنمتلكها ولا تمتلكنا، وذلك شريطة أن نُروّض أنفسنا أولاً، وأن نكبح جماح شيطان النفس الإنسانية، ذلك المسك دائماً بتلابيب أى كشف علمى، فيعمد إلى توجيهه حيث أراد.

ولا أخفى أننى ترددت كثيراً قبل أن أكتب عن «داروين» وبوره فى تشكيل الفكر الحديث والمعاصر، وذلك لعلمى أننى إنما أهم بالإبحار فى منطقة وعرة، عاتية الأمواج، محفوفة بالمخاطر، وقد لا يقوى قاربى الصغير على الصمود بها. لكنى كنت أجد نفسى دائما مدفوعاً بالرغبة فى الكشف ولو عن جزء زهيد مما يُحدق بنا من مشكلات تهدد فينا الرجود، وقد لا نقوى على مواجهتها إن رحلناها كعادتنا إلى أجل غير معلوم.

ولا يسعنى فى النهاية إلا أن أسأل الله العلى القدير الصفح والمغفرة عما قد أكون اقترفته من أخطاء، وأن ألتمس منه أولاً، ومن القارئ ثانياً، العفو عما لم أستطع تجنبه من أوجه قصور، أو من غفلة عن دروب كان ينبغى لى أن أسلكها.

والله الموفق وعليه سبحانه قصد السبيل،،

صلاح عثمان البيطاش - الإسكندرية ٢٠٠١/١٠/٢٠

## الفصل الأول التطور البيولوچى: بين اللاماركية والداروينية

#### تمهيد:

١- تُعد فكرة التطور Evolution واحدةً من أهم وأخطر الأفكار التى أفرزها العقل الإنساني عبر سنوات طوال من تأمله لظواهر الكون وتنوع ما يحفل به من أحياء، وبعبارة أخرى هي إحدى تلك الأفكار الكبار التي أدت دوراً كبيراً في توجيه السلوك الإنساني وتحديد ماهيته، لاسيما منذ النصف الثاني للقرن التاسع عشر وحتى يومنا هذا.

والتطور في لغة العرب هو التحول من طور إلى طور، ووالطُّورَ» يعنى المرة والتَّارة، وهو لفظُ عربي أصيلً(١)، ففي أي الذكر الحكيم ووقد خُلقكُم أطواراً» (سورة نوح – أية ١٤) أي درج خلق الإنسان طوراً بعد طور، بداية من المادة الأرضية غير الحية التي خُلق منها وأدم، عليه السلام، ومروراً بأطوار النطفة فالعلقة فالمضغة فالعظام المكسوة لحما، ووصولاً إلى صورته النهائية ذات الروح والعقل التي يتجلى فيها إبداع الخالق عز وجل، وذلك مصداقاً لقوله تعالى ووَلقد خُلقنا الإنسانَ مِن سُلالةٍ مِن طِينٍ، ثُمَّ جُعَلناهُ نُطفة في قَرار مُكينٍ، ثُمَّ خُلقنا النُطفة عَلقة فَخَلقنا العَلقة مُضَعَة فَخَلقنا المُضفة عِظاماً في المُنطقة عَلقة مُخَلقنا العَلقة مُضَعَة فَخَلقنا المُضفة عَظاماً وسورة المؤمنون – الآيات ١٢، ١٢، ١٤).

وبصفة عامة يمكن تعريف التطور بأنه «نمو بطئ ومتدرج يؤدى إلى تحولات منظمة ومتلاحقة تمر بمراحل مختلفة ويؤذن سابقها بلاحقها، كتطور Evolutionism في العلم الأفكار والأخلاق والعادات»(٢)، ومنه مذهب التطور

<sup>(</sup>١) محمد بن أبي بكر الرازي: مختار العدحاح (عني بترتيبه محمود خاطر، دار الحديث، القاهرة، بدون تاريخ) مادة «طور»، ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية: المعجم الفلسفي (تصدير إبراهيم بيرمي مدكور، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٩٨٣) مادة «تطور»، ص٤٤.

والفلسفة، وهو وجهة النظر القائلة بأن الكون والحساة بكل مظاهرهما، والطبيعة بكل أوجهها، نتاج للتطور (٢)، وذلك أمرٌ يألفه الإنسان العادي، وبُدلل عليه العلوم ببينات مختلفة، فلقد بينت دراسات علم الفلك Astronomy مثلاً أن الكون - بما فيه مجموعتنا الشمسية Solar system - قد مرَّ بعملية تطور بمقياس كوني خلال أزمنة طويلة الغاية، كما أن الدراسات الجنواوجية تُقدم قرائن توية بأن كوكب الأرض كان ولا يزال مُعرضاً لعمليات تطورية مستمرة في صفاته الفيزيائية والكيميائية، وهذا هو ما بُعرف بالتطور غير العضوى Inorganic evolution. أما التطور العضوى evolution – أي تطور الكائنات الحية – فالقول به بأتى في مقابل وجهة النظر الدينية القائلة بأن كل نوع من أنواع الكائنات الحية أتى إلى الوجود مُستقلاً تماماً بواسطة الخلق الخاص Special creation أي أن الخالق سبحانه وتعالى خلق كل نوع من أنواع النباتات والحيوانات محتوياً على نفس التركيبات التي نشاهدها فيه الآن(٥) - إذ ينظر أصحاب مذهب التطور إلى مضتلف الأنواع كتنبجة للتغير Change والنمس Growth والتعديل Modification والتكيف Adaptation، بحيث تؤدى الأنواع بعضها إلى بعض دون أن يكون ذلك مستوقاً بتخطيط أو مستهدفاً لغاية(١). وبعبارة أخرى بمكننا القول أن التطور في جملته هو انتقال من المختلف إلى المؤتلف، ومن: غير المتجانس إلى المتجانس، ومن اللا محدود إلى المحدود، أو بالعكس، ومن ثم فإن معنى التطور لا يتضمن في ذاته فكرة «التقدم» Progress أو

<sup>(3)</sup> Runes, D. (ed): Dictionary of philosophy, A Helix Book, published by Rowman & Allanheld publishers, Totowa, N. J., 1984, item "Evolutionism", pp. 116 - 117.

<sup>(</sup>٤) علم الدين كمال: تطور الكائنات الصية (منجّلة عالم الفكر، المجلد الثالث، العدد الرابع، الكريت، ١٩٧٣) ص ١٦.

<sup>(</sup>٥) نفس الموضيع.

<sup>(6)</sup> Runes, Op. Cit, p. 117.

«التدهور» Regression، وإنما يُعبر عن التحولات التي يخضع لها الكائن العضوى أو المجتمع سواء أكانت ملائمة أم غير ملائمة(٧).

ومع كثرة الشواهد العلمية المؤيدة للتطور العضوى، والتى استقاها الباحثون من سبعة فروع مختلفة من علم البيولوجيا"، حاول بعض العلماء التوفيق بين وجهتى النظر الدينية والتطورية، وذلك برد التطور إلى قوة عليا مُرجّهة، بحيث يكون الخلاف بينهما لا في عملية الخلق ذاتها، وإنما في الطريقة التى خُلُقت بها الأنواع العديدة من الكائنات الحية، وهو ما سنعرض له لاحقاً.

من جهة أخرى - وعلى العكس مما هو شائع - ليست فكرة التطور وليدة العصر الحديث، وإنما تمتد بجنورها إلى الفكر اليوناني القديم، حيث نجح كل من «طاليس» Thales (١٤٦٠ - ١٤٠٥ ق.م) و«أنكسيماندريس» نجح كل من «طاليس» Anaximenes (١٠٠٠ - ١٤٠٥ ق.م) و« أنكسيمانس» Anaximander (١٠٠٠ ق.م) و«إمبائرقليس» Empedocles (١٠٠٠ ق.م)، فـى ق.م) والذريون Atomists و«أرسطو» Aristotle (١٠٠٠ ق.م)، فـى بناء نماذج مقبولة - مرحلياً - التطور بصفة عامة (١٠٠٠ ولكن يبقى لعالم البيولوجيا الإنجليزي «تشارلز روبرت داروين» (١٨٠٠ - التدعيم القول المكل علمي، ولا ينازعه في ذلك إلا صديقه وابن موطنه «ألفرد بالتطور كفرض علمي، ولا ينازعه في ذلك إلا صديقه وابن موطنه «ألفرد بالتطور كفرض علمي، ولا ينازعه في ذلك إلا صديقه وابن موطنه «ألفرد

<sup>(</sup>٧) المعجم الفلسفي: مادة تطور، ص ٤٤.

<sup>\*</sup> هي علي الترتيب، علم التشريع المقارن Comparative anatomy، وعلم الأجنة Palaeontology، وعلم الأجنة Palaeontology، وعلم التقسيم Taxanomy، وعلم التقسيم Biogeography، وعلم التوزيع الجغرافي الحيوانات والنباتات Biogeography، ويضاف إليها أيضاً علم استئناس الفسيولوجيا Physiology، وعلم الوراثة Genetics، ويُضاف إليها أيضاً علم استئناس الحيوانات والتربية الإنتقائية Domestication and selective breeding.

<sup>(8)</sup> Runes, Op. Cit.

راسل والاس» A. R. Wallace (۱۹۱۳ – ۱۹۲۳)، وقبلهما معاً عالم البيولوچيا الفرنسى «شيغالييه دى لامارك» Ch. de Lamarck – ۱۷٤٤ (۱۸۲۹) الذى وضع أول نظرية عامة في التطور، وبه نبدأ هذا الفصل.

أولاً: اللاماركية.

 ٢- بُطلق مصطلح اللاماركية Lamarckism على نظرية عالم البيولوجيا الفرنسي «لامارك» في التطور العضوي، وهي كما ذكرنا أول نظرية عامة في التطور خلال العصر الحديث. وكان «لامارك» قد بدأ حياته العلمية كباحث في علم النبات، ثم لم يلبث أن أصبح باحثاً في علم الحيوان، خصوصاً علم التشريح وعلم التقسيم. وفي عام ١٧٩٤ - وهو العام الذي عُين فيه أستاذاً لعلم الحيوانات اللافقرية بأكاديمية العلوم الفرنسية - شرع في نسج نظريته، وزادها تفصيلاً في أعماله الهامة المتتالية، وهي: «نظام الحيوانات اللافقرية» (١٨٠١)، «بحوث على تنظيم الأجسام الحية» (١٨٠٢)، «فلسفة الحيوان» (في جزئين ١٨٠٩ - ١٨٣٠)، ووالتاريخ الطبيعي للحيوانات اللافقرية» (في سبعة أجزاء من ١٨١٥ إلى ١٨٢٢). لكن أفكار «لامارك» نادراً ما لقيت استحسان معاصريه، بل لقد عاني بسبيها الكثير وأصبح منبوذاً من المجتمع، ليس فقط لأن الشعور العام في عصره كان ضد القول بالتطور، وإنما أيضاً بسبب عدم قابلية بعض أفكاره للتصديق. وعندما مات في الخامسة والثمانين من عمره -بعد أن كف بصره وأصبح في فقر وعوز - لقى إهمالاً من الجميع، فدُفن في مقابر الفقراء دون أن يُعرف مكانه على وجه الدقة(١).

ويمكن إيجاز نظرية «لامارك» من خلال النقاط التالية:

<sup>(9)</sup> Goudge, T. A.: "Lamarck", In Encyclopedia of philosophy, ed. by Paul Edwards, Macmillan publishing Co., Inc. The free press, London, 1967, Reprinted, 1972, Vol (4), p. 376.

وأيضاً، عبد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية (دار ابن زيدون للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت & مكتبة مدبولي، القاهرة، بدون تاريخ) مادة «لامارك»، ص ٣٩٣.

#### أ- نظام الطبيعة System of nature:

(٢ - ١) - تبنى «لامارك» نظاماً للطبيعة يمكن أن يُوضع فى إطار إلهى، فلقد اعتبر أن الطبيعة - وهى المجموع الكلى الشامل للكائنات المختلفة - ليست ذاتية التفسير، وإنما هى من فعل «خالق سام»، أبدعها وشرع لها قوانينها الحاكمة، ورغم ما نلحظه بها من تغييرات داخلية، إلا إنها فى مجملها ليست قابلة للتغيير، بل يجب أن ننظر إليها ككل واحد منظم بأجزائه، وذلك لغرض لا يعلمه إلا خالقها وحده (١٠). مثلُ الطبيعة في ذلك كمثلُ الطفل، يحوى أجزاء متغيرة دوماً، لكنه يظل الشخص بعينه عبر حياته بأكملها. أو كمثل شجرة تنمو وتتفرع، وتفقد فروعاً لتحل محلها فروع أخرى، لكنها تظل الشجرة بعينها رغم ما تعانيه دوماً من تغييرات.

والملاقة بين هذا الكل الواحد – أى الطبيعة – وبين خالقه هى كعلاقة الساعة بصانعها، ليست علاقة تدخل ومباشرة، وإنما علاقة صنع وتميز، لذا لابد وأن تنطوى الطبيعة على قوى منتجة لحوادثها وظواهرها، وهى القوى التى يُفسرها العلم بمصطلحات مادية ميكانيكية.

ولاشك أن هذا النظام الذى بسطه «لامارك» يستلزم التطرق بالبحث إلى مجالات الفيزياء والكيمياء والچيولوجيا وعلم الظواهر الجوية Meteorology والأحياء، ولقد حاول بالفعل أن يفعل ذلك في بعض مؤلفاته، لكن تركيزه الأكبر

<sup>(10)</sup> Goudge, Op. Cit.

<sup>•</sup> يقترب هذا التصور اللاماركي الطبيعة من تصور الكون Universe عند بعض العلماء وفلاسفة العلم في عالمنا المعاصر، إذ يُنظر إليه كشجرة ضخمة متفرعة تتسم بالديناميكية، بمعني أنها تعاني تغييرات متتالية تمثل الحوادث الكونية المختلفة، وإن كان ذلك في إطار الشجرة ذاتها. فليست صورة الكون إنن بارميندية – نسبة إلي بارميندس Parmenides الشجرة ذاتها. فليست عيراقليطية، لأن الشجرة منها قم) – لأن الشجرة تتغير بالفعل، كما أنها ليست عيراقليطية، لأن الشجرة – بخلاف نهر «عيراقليطي» المحادة الشجرة – بخلاف نهر «عيراقليطس» Heraclitus (١٩٥٠ - ١٩٠٠ ق.م) – تبقي هي بعينها طوال التغيير المتصل الذي تجتازه.

أنظر: صلاح عثمان: شجرة الكون وقضايا مناقضة الواقع عند ستورس مكال، مجلة بحوث كلية الأداب، جامعة المنوفية، العدد التاسع والثلاثون، أكتوبر ١٩٩٩، ص ص ٨٣ – ١٣٧.

انصب على دراسة الكائنات الحية، وهو العلم الذى أطلق عليه عام ١٨٠٢ اسم علم البيولوچيا Biology(١١).

#### ب- التطور والقوى المكملة في الطبيعة:

Evolution and the perfecting powers in nature:

(۲-۲) – انطلق «لامارك» في صياغته لفرض التطور عبر خطوط فكرية متنوعة، فلقد أقنعته دراساته الچيولوجية – من جهة – بأن الأرض مرت تدريجياً بكثير من التغييرات عبر أزمنة طويلة، لاسيما في سماتها السطحية، كما أن ملاحظاته للحفريات Fossils – من جهة أخرى – دعمت لديه القول بأن الحياة الحيوانية بدأت أيضاً منذ أزمنة جيولوجية سحيقة، وعانت كذلك تغييرات تدريجية أدت إلى ظهور أنواع جديدة، أما الثبات الظاهر للأنواع فيرجع إلى محدودية النظرة الزمانية للإنسان. وفضلاً عن ذلك نظر «لامارك» ألى الكائنات العضوية كأجسام فيزيائية ذات تنظيم دقيق، فكل واقعة أو ظاهرة ميزيائية، ونتاج لتركيب عضوى. ويعنى الحيوى Vitalism – واقعة أو ظاهرة فيزيائية، ونتاج لتركيب عضوى. ويعنى ذلك أن نسلاً تلقائياً من التركيبات العضوية لكل من النباتات والحيوانات قد انبثق عبر خطين مستقلين، يمثلان نمطين مميزين ومختلفين في تنظيم المواد الكممائية غير الحية أله.

(11) Goundge, Op. Cit.

الذهب الحيوي نزعة مثالية ترد كل مظاهر نشاط الكائن الحي إلي قوة حيوية Vital force كامنة فيه، حيث تتسم الظواهر الحيوية بخصائص أساسية لا مثيل لها في الظواهر الكيميائية والفيزيائية. ويرجع هذا المذهب إلي أفلاطون وأرسطو، اللذين اعتبرا النفس مبدأ الحياة والحركة، وأخذ به رجال القرون الوسطي الذين يربون الحياة إلي قدرة أزلية، في حين عارضه بعض الطماء والفلاسفة من المحدثين والمعاصرين، الذين حاولوا أن يفسروا الظواهر المادية تفسيراً فيزيائياً وكيميائياً.

أنظر: مجمع اللغة العربية، المعجم الفلسفي، مادة «المذهب الحيوي»، ص٥٧٥. (12) Op. Cit.

ولما كان تاريخ الكائنات الحية على الأرض يُفصح عن زيادة ثابتة في تعقيد تركيباتها العضوية، وهي العملية التي تكتمل بها الكائنات، فقد أنتجت الطبيعة كل أنواع الحيوانات في تتابع، بداية من الأبسط واللامكتمل، ووصولاً إلى الأعقد والأكثر اكتمالاً وهو الإنسان، ومن ثم يُصبح الإنسان معياراً للحكم على اكتمال أو انحطاط التركيبات العضوية الحيوانية الأخرى. ويُرجع «لامارك» عملية التدرج هذه في الانتاج الحيواني إلى قوى مكملة متحدة بالطبيعة، ولعل المصادرة على هذه القوى المكملة هي أهم سمات مذهبه التطوري التي تبتعد به عن مذهب «داروين» (١٢).

#### ج- ميكانيزم\* النطور اللاماركي:

#### Mechanism of Lamarckian evolution:

(٣-٢) – يذهب «لامارك» إلى أن البيئة Environment لو كانت غير متغيرة لما خرج إنتاج القوى المكملة للطبيعة عن متوالية خطية ويسيطة من الكائنات العضوية. لكن البيئة متغيرة دائماً، ومن ثم لابد وأن تتوالد أجيال جديدة تخرج في شكلها عن هذا المر الخطى البسيط، ليأخذ التطور شكل نموذج متفرع تشهد بوجوده الأنواع المختلفة من النباتات والحيوانات. ويكمن الميكانيزم الذي يتشكل به النموذج المتفرع في مجموعة من العوامل السببية تؤدى إلى تكيف الكائنات الحية مم البيئة، وذلك انطلاقاً من موائم جسدية

<sup>(13)</sup> Ibid, pp. 376 - 377.

<sup>•</sup> تُترجم كلمة mechanism عادة في العربية بالآلية، لكن هذه الترجمة لا تُغي في المقيقة بالمعني الدقيق النتهي إلى مال وإلى المعني الدقيق الفظ الأجنبي، فأصل كلمة «آلة» من المصدر آل يئول أي انتهي إلى مال وإلى نهاية، ومن ثم فالآلية تعني الأوتوماتيكية أي المركة الذاتية Outo - Matic. أما الماكينة وهو لفظ امتصته العربية من اللاتينية وصار شائع الاستعمال - فتتألف من عدة آليات، أي من عدة حركات آلية تؤدي كل حركة منها إلى الأخرى، ابتداء من حدث معين ووصولاً إلى نتيجة ما مروراً بعدة خطوات. ومن هنا جاء استخدامنا لكلمة «ميكانيزم» بدلاً من «آلية» كترجمة أوفي وأدق.

أنظر الترجمة المربية لكتاب چون ج تايلور: عقول المستقبل (ترجمة لطفي فهيم، الهيئة المسرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٩) حاشية ص ٧١.

Bodily fluids تسرى في أعضاء الكائنات الحية وتدفعها إلى التطور بما يحفظ لها البقاء في البيئة المتغيرة. وعلى حين تتأقلم الكائنات الأولية – التي لا تتمتع بملكة شعور – مع البيئة بطريقة آلية، فإن الحال يختلف مع الكائنات العليا التي تشعر بالرغبة أو الحاجة مع تغير البيئة، إذ تؤدى الحاجة إلى إثارة مشاعرها الداخلية، الأمر الذي يدفع الموائع الجسدية إلى التحرك في اتجاه العضو الذي به يكون إشباع الحاجة، فإذا لم يكن هذا العضو موجوداً فإن هذه الموائع تعمل بالتدريج على استيلاده مع استمرار الحاجة وإلحاحها. فإذا تواجد العضو عملت على تحسينه، ونقله إلى الأجيال التالية(١٠٤).

وتمثل وراثة الصفات المكتسبة وتمثل وراثة الصفات المكتسبة characters جوهر نظرية «لامارك» في التطور العضوى، بل وأهم مواضع انتقاد النظرية وتجاوزها علمياً. وقبل أن نعرض لأوجه النقد التي وُجهت للنظرية، نذكر ثلاثة أمثلة من تلك التي استشهد بها لتأكيد وجهة نظره:

- يتعلق المثال الأول بالطيور، فلقد كانت الطيور في العصور السابقة تعيش على اليابسة، وإذا احتاج أحد هذه الطيور للسير في الماء بحثاً عن غذائه فإنه يفرد أصابعه عندما يضرب بها الماء. وهذا الشد المستمر للجلد عند قاعدة أصابع الطير مع تحريك عضلات الأرجل يؤدي إلى توارد مزيد من الدم إلى الأصابع، ونتيجة لذلك ازداد حجم الجلد عند قاعدة هذه الأصابع فتكوّن الغشاء Web الذي نجده الآن بين أصابع البط والأوز وغيرهما من الطيور التي تعوم في الماء(٥٠).

- أيضاً افترض «لامارك» أن أسلاف الزرافة كانت قصيرة الرقبة، ولكونها بدأت تتغذى على أوراق وأغصان الأشجار كان وجود عُنق طويل

<sup>(14)</sup> Op. Cit. p. 377.

وأيضاً: عبد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية، مادة «لامارك»، ص ٣٩٣. (١٥) يوسف عز الدين عيسي: التطور العضوي للكائنات الحية (مجلة عالم الفكر، المجلد الثالث، العدد الرابم، الكويت، ١٩٧٣) ص٨٧.

مفيداً للبقاء على قيد الحياة، وقد أدى مد الرقبة إلى زيادة طولها في الجيل الواحد ولو زيادة طفيفة جداً، ثم مرت هذه الصفة في الذرية التي أصبحت رقابها أطول، وبتوالي الآلاف العديدة من الأجيال وصلنا إلى الطول الحالي لرقبة الزرافة(١٦).

- وكمثال على ضمور العضو إذا ما أهمل استخدامه يستشهد «لامارك» بحالة الثعبان، ذلك أن استمرار زحف الحيوان خلال الحشائش أدى - فى نظر «لامارك» - إلى ازدياد طول الجسم، وذلك لكى يتمكن من المرور من خلال الفتحات الضيقة. وطول الأرجل في هذه الحالة يعوق عملية الزحف، إذ لابد من ثنيها للخلف وعدم استعمالها، كما أن الأرجل القصيرة تصبح أيضاً عديمة الفائدة، إذ أنها لا تقوى على حمل جسم طويل كجسم الثعبان، ولذا اعتقد «لامارك» أن ضمور الأرجل واختفائها في النهاية جاء نتيجة لعدم حاجة الثعبان إليها(۱۷).

(Y-3) - وعلى الرغم من شمولية وجهة نظر «لامارك»، إلا أنه فشل في صياغة نظرية موحدة ومترابطة عن التطور، فقد استنتج مثلاً أن تنوع النباتات والحيوانات البسيطة يرجع فقط إلى عوامل ميكانيكية، في حين يؤدى العامل السيكولوجي والغائي دوراً هاماً في تطور الحيوانات المعقدة وتنوعها، فكأن لكل حياة قانون!. هذا من جهة، ومن جهة أخرى ذهب «لامارك» إلى أن أي نوع من الأنواع التي تحفل بها الطبيعة لا يمكن أن يتعرض للإبادة الكلية، إذ اعتقد أن الخطة الكونية للخالق لا تسمع بمثل هذه الخسارة، وذلك على الرغم من وجود بينات حفرية تؤكد انقراض العديد من الأنواع (١٨).

من جهة ثالثة لم يلق تأكيد «لامارك» على وراثة الصفات المكتسبة قبولاً

<sup>(</sup>١٦) علم الدين كمال: تطور الكائنات الحية، ص ٤٢.

<sup>(</sup>١٧) يوسف عز الدين عيسي: المرجع السابق، ص ٨٧.

<sup>(18)</sup> Goudge, Op. Cit. p. 377.

عاماً من العلماء في عصره أو ممن جاء البعده، حيث فشلت التجارب العديدة التي قاموا بها في تأييد هذه الفكرة، بل لقد أكدت هذه التجارب أن إبادة الأجزاء (مثل بتر ذيول الفئران أو أية حيوانات أخرى خلال أجيال عديدة) وكذلك تنشيطها Stimulation تُعطى نتائج سلبية. ونفس النتيجة نحصل عليها بخصوص تغير البيئة، فالحيوان قد تتكون به صفات جديدة، ولكن عندما نعيده إلى بيئته الأصلية لا تبقى هذه التغييرات. وتزداد عضلات اللاعب الرياضي في القوة والحجم بالاستعمال المستمر، ولكنها تتقلص إذا ما انقطع اللاعب عن التمرين، ولا تتوارث الأطفال هذه الصفة المكتسبة عن أبيها، وهكذا(۱۰).

ويرجع عدم توارث الصفات المكتسبة - كما أثبت البحث الهينى الحديث Modern genetic research - إلى أن الكائن الجديد يتكون من الخلايا الجرثومية (التناسلية) Germ cells لأبيه وأمه، وليس من خلاياهما الجسدية Romatic cells . والخلايا الجرثومية في معظم الحالات تُدخّر في طور مبكر من النمو ولا تتعرض لأى تأثير من الخلايا الجسدية أو من البيئة (٢٠).

أخيراً عالج «لامارك» منزلة الإنسان في الطبيعة بحدر شديد، لكنه كان أقرب إلى القول بأصول حيوانية للإنسان. حقاً أنه شدّد على العلو السامى للإنسان على الكائنات الحية الأخرى لتميزه بالعقل، إلا أن الغروق التشريحية الطفيفة بين الإنسان والقردة دفعته إلى التساؤل قائلاً: «أوليس من المقبول ظاهرياً أن هذه الغروق قد إكتسبت تدريجياً عبر فترات زمنية طويلة؟ ياله من موضوع للتأمل لأولئك الذين لديهم الجُرأة على الدخول فيه». ولقد تجاسر هو نفسه في قسم قصير من كتابه «فلسفة الحيوان»، على أن يُجمل تفسيراً فرضياً عن كيفية تطور الكائنات الشبيهة بالقردة وتحولها إلى كائنات شبيهة

<sup>(</sup>١٩) علم الدين كمال: المرجم السابق، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢٠) نفس الموضيع.

بالإنسان، يمكنها الوقوف منتصبة، واستخدام الآلات، وتطوير مقدرتها الرائعة على الكلام<sup>(۲۱)</sup>. وبهذا التفسير فتح «لامارك» الطريق أمام أكبر صدام فى العصر الحديث بين العلم والدين، وهو صدام له مبرراته الفطرية والاعتقادية لدى العامة ورجال الدين، لكنه لم يبلغ أوجه إلا بعد ظهور «الداروينية»، لاسيما بعد أن أصبحت هذه الأقوال البيولوجية التى تعبر عن الغرور العلمى، زريعة لصراعات وانتهاكات سياسية بين المجتمعات والدول كما سيتضح فيما بعد.

#### ثانيا: الداروينية .



«تشارلز داروین» (۱۸۸۹ – ۱۸۸۸)

٣- لمصطلح الداروينية Darwinism معنى ضيق وآخر واسع. يشير المصطلح بالمعنى الضيق إلى تلك النظرية العلمية في التطور العضوى التي قدمها عالم البيولوچيا الإنجليزى «تشارلز داروين» خلال القرن التاسع عشر»،

<sup>(21)</sup> Goudge, Op. Cit, p. 377.

<sup>\*</sup> كان الدكتور شبل شميل (١٨٥٠ - ١٩١٧) أول ناقل لهذه النظرية إلي أللغة العربية، وكان ذلك في كتابه وفلسغة النشوء والارتقاء، (١٩١٠) غير أنه لم يكن في نقلها مقتصراً علي نقل الفكرة العلمية وكفى، بل اتخذ منها أداة لإصلاح إجتماعي تربوي شامل - من وجهة نظره -

بينما يشير بالمعنى الواسع إلى مركب جامع من الأفكار الفلسفية واللاهوتية والاجتماعية والعلمية التى حثت عليها ودعمتها تلك النظرية(٢٢). وسوف نقتصر في هذا الجزء على شرح المصطلح بمعناه الضيق، أما معناه الواسع فنؤجل تناوله للفصلين الثاني والثالث من هذا الكتاب.

(۱-۳) - بدأت علاقة «داروین» الجادة بعلم البیواوجیا حین رُشّح عام ۱۸۳۱ للعمل - بدون أجر - كخبیر أحیاء علی ظهر السفینة البحریة «بیجل» Beagle فی رحلتها حول العالم، وهی الرحلة التی اعتبرها «داروین» أهم وأعظم حادث فی حیاته، ذلك أنها حددت مجال مستقبله كله بعد أن عزف عن دراسة الطب واللاهوت قبل ذلك (۲۳).

انطلقت الرحلة يوم ٢٧ ديسمبر عام ١٨٣١، واستمرت خمس سنوات، زارت فيها الكثير من جزر المحيط الأطلنطي والمحيط الهادي وساحلي جنوب

<sup>=</sup> فالإصلاح في رأيه مرهون بالاعتماد علي العلم وحده، فلا الدين ورجاله ولا الفلسفة وأصحابها ولا الأدب ولا الفن بنوات نفع في إقامة مجتمع متحضر، فليس في الطبيعة إلا الطبيعة نفسها، منها ينشأ النبات والحيوان والإنسان، ومن العبث أن نتوجه بأبصارنا إلي ما وراها فيفلت منا ما هو ماثل أمامنا. وجاء بعد ذلك «اسماعيل مظهر» (١٨٩١ - ١٩٦٢) فترجم «أصل الأنواع» لداروين، وألف كتاب «ملقي السبيل» ليرد به علي «شبل شميل» من جهة، وعلي «جمال الدين الأفغاني» (١٨٣٨ - ١٨٩٨) من جهة أخري. وكان الأخير قد كتب قبل ذلك بالفارسية رسالته في «الرد علي الدهريين» - أي الماديين - بعد أن رأي في نظرية «داروين» خطراً علي العقيدة الدينية وعلي الحضارة الإنسانية، مما يوجب علي المفكر المسلم أن يتصدي له. رأي «مظهر» أن «شبل شميل» قد نقل أصول النظرية عن أتباع «داروين» من الماديين، فأفسد عليه ذلك تفسيره للنظرية تفسيراً صحيحاً، أما «الأفغاني» فقد نسب لداروين مالم يقله. وخلاصة الرأي عند مظهر أن نظرية النشوء والارتقاء لا تتنافي مع الدين والفلسفة والادب والفن.

أنظر: زكي نجيب محمود: من زاوية فلسفية (دار الشروق، بيروت & القاهرة، ط٣، ١٩٨٢) حاشية من ٩.

<sup>(22)</sup> Beckner, M.O.: "Darwinism". In Encyclopedia of philosophy. Vol (2), P. 296.

<sup>(</sup>٢٣) روبرت ب. داونز: كتب غيرت العالم (ترجمة أمين سلامة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٧) ص ٢٦٧.

أمريكا ونيوزيلنده واستراليا، وجمع «داروين» خلالها كما هائلاً من النباتات والحيوانات، المتحجرة والحية، البرية منها والبحرية. وعلى ظهر «البيجل» قرأ «داروین» کتاب «میادی الچیوالجیا» Principles of Geology لعالم الجيولوجيا الاسكتلندي «تشارلز ليل» Ch. Lyell (١٨٧٥ - ١٧٩٧) فوجَّه انتباهه إلى طبيعة التغيير الجيواوجي التدريجي على المدى الطويل، وتمكنت من ذهنه فكرة عُمر الأرض الذي يمتد إلى ملايين السنين(٢٤). ويعد عودته بوقت قصير، وفي يوليو من عام ١٨٣٧ بدأ يكتب أول مذكراته عن تحول الأنواع، مقتنعاً بأن الأنواع جميعاً تتشتت في اتجاهات مختلفة عندما تُعزل عن بعضها، فالأنواع ليست ثابتة، لكنه لم يستطع أن يتخيل المبكانيزم الذي يقف وراء تشتتها(٢٠). وهنا كان اللغز الكبير: كيف يُمكن تفسس ظهور الأنواع وانقراضها. لماذا تنشأ الأجناس وتتحور بمرور الزمن وتتفرع إلى عدة أنواع، وتختفي في الغالب من الوجود تماماً؟. عثر «داروين» على مفتاح هذا اللغز عندما قرأ – بمحض الصدفة – في أواخر عام ١٨٣٨ كتاب دمقال عن مبادئ السكان، An essay on the principles of population لعالم الاقتصاد الانجليزي «توماس مالتوس» T. Malthus (١٧٧٦ - ١٨٣٤). لقد ذهب مالتوس إلى أن عدد السكان يتزايد بشكل أسرع من موارد الغذاء على

<sup>(</sup>٢٤) أحمد مستجير: قرامة في كتابنا الوراثي (دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٩) ص ص ١٦٥ -- ١٦٦.

<sup>(</sup>٢٥) چاكوب برونوفسكي: التطور العضاري للإنسان (ترجمة أحمد مستجير، الهيئة العامة المسرية للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧) ص ١٧٧.

<sup>\*</sup> إشتهر عالم الاقتصاد وفيلسوف الأخلاق «توماس رويرت مالتوس» بكتابه «مقال عن مبادئ السكان»، وهو في الحقيقة كتابان، صدر الأول عام ١٧٩٨، والثاني عام ١٨٠٣، وتشابها في العنوان، فظهرا كما لو كانا طبعتين مختلفتين لكتاب واحد. والمبدأ الأساسي عند «مالتوس» هو أن سكان الأرض يتزايدون بعتوالية هندسية (أي ١، ٢، ٤، ٨، ١٦، ٢٣، ٢٠، ١٠) بينما تزيد خيرات الأرض بعتوالية حسابية (أي ١، ٢، ٣، ٤، ٥، ٦، ...) وأن الإلمام البسيط بالأرقام ليبين ضخامة القوة الأولي بالنسبة إلى الثانية، ومن ثم فلنا أن نتوقع صراعاً من أجل البقاء بين سكان الأرض. وليس ثمة موجب للتفاؤل ولتوهم التقدم البشري والاجتماعي، ولأحلام =

الأرض، ومن ثم لابد من وجود عوامل إعاقة طبيعية أو اصطناعية لإيجاد التوازن بينهما. فإذا كان هذا صحيحا بالنسبة لكافة الكائنات الحية - كما افترض «داروين» - فمعنى ذلك أن الطبيعة تعمل كقوة انتخابية، تقضى على الضعيف، ليتكون نوع جديد من الأحياء الذين يتوافقون مع بيئتهم، وبهذا الإيحاء المالتوسي وجد «داروين» ضالته، وتكونت لديه أخيراً - كما يقول - نظرية يمكن أن يعمل على هديها(٢٠).

(۲-۳) - وبينما كان «داروين» يواصل عمله في صياغة النظرية، وصله في ربيع عام ۱۸۵۸ خطاب من صديقه البيولوچي «ألفرد راسل والاس» وبه مقال عنوانه «عن اتجاه الأصناف إلى التحول بغير حدود عن شكلها الأصلي» On tendency of varietieties to depat indefinitely from original . وكان هذا بالضبط حقيقة من حقائق نظرية «داروين». لقد توصل «والاس» إلى نفس المنطلحات، ولم والاس» إلى نفس النتائج، بل واستخدم نون أن يدرى نفس المنطلحات، ولم يكن من حل لهذه الورطة سوى أن يُقدم كل منهما أوراقه في الاجتماع

السعادة التي بشر بها عصر التتوير. ويذهب دمالتوس، إلي أن الطبيعة تُصلح هذا الوضع كلما اختل التوازن بالحروب والأويئة والقحط، غير أن الإنسان يستطيع ذلك أيضاً بإجراءات وقائية، منها مثلاً وقف الإعانات – سواء أكانت خاصة أم حكومية – لأنها تُعطي نقوداً للفقراء بون زيادة في كمية الطعام الموجودة، ومن ثم ترتفع الأسعار وتقل المواد الفذائية. كذلك خطة الإسكان الشعبي مرفوضة، لأنها تحث علي الزواج المبكر، وبالتالي زيادة عدد السكان. ولارتفاع الأجور نفس الأثر الضار وعلي هذا تكون الوسيلة الوحيدة للفرار من هذه المعضلة المعقدة هي الزواج المتأخر مع دالكبت الأخلاقي، أي ضبط النفس عن الشهوات، وذلك بدلاً من استخدام وسائل منع الحمل التي اعتبرها – كلاهوتي – خطيئة. وبهذه الأفكار مهد دمالترس، الطريق أمام انتشار مساوئ الرأسمالية في العصر الحديث، واعتداداتها التي يكابدها الإنسان المعاصر في عصر العولة. لمزيد من التفاصيل أنظر:

<sup>-</sup> روبوت داوئز : كتب غيرت العالم، ص ص ٨٩ - ١٠٥

<sup>-</sup> عبد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية، مادة «عالتوس» ص ٤١٦.

<sup>-</sup> Flew, Antony: "Malthus", In Encyc. of philo., Vol (5), pp. 145 - 147.

<sup>(</sup>٢٦) چاكوب برونونسكي: المرجع السابق، ص ١٨٥.

التالي الجمعية اللينائية Linnaean society، وبناء على ذلك أعلن لأول مرة عن نظرية التطور بالانتخاب الطبيعي في أول يوليو من عام ١٨٥٨ (٢٧). وعلى الرغم من أن البحثين لم يصيبا من أعضاء الجمعية إلا أقل اهتمام، حتى ليقول رئيسها في تقريره عن عام ١٨٥٨ وإن العام قد مرّ بون أن تُميزه أية اكتشافات لافتة النظر تُثور المؤسسة العلمية، (٢٨)، إلا أن الحادث ألهب حماس «داروين» فطفق يعمل على استكمال النظرية وإعدادها النشر، إلى أن ظهر في ٢٤ نوف مبر من عام ١٨٥٩ كتابه الرئيسي: «عن أصل الأنواع بواسطة الانتخاب الطبيعي، أو بقاء الأجناس المفضلة في الصراع من أجل البقاء» On the origin of species by means of natural selection, or the

ناقش «داروین» الأسس الجوهریة لنظریته فی الأبواب الأربع الأولی من كتابه، وتناوات الأبواب الأربع التالیة الاعتراضات المكنة علی هذه النظریة، ویعدها تأتی عدة أبواب تتناول تفسیر الوقائع الرئیسیة لعلم طبقات الأرض، والتوزیع الجغرافی للنباتات والحیوانات، وعلم التقسیم، وعلم الشكل الخارجی للكائنات Morphology، وعلم الأجنة، فی ضوء فرض التطور، ویلخص الباب الأخیر كل ما سبق.

أما عن ميكانيزمات التطور فقد حددها «داروين» في ثلاثة عوامل، وهي: الانتخاب الطبيعي، والانتخاب الجنسي، ووراثة الصفات المكتسبة. هيا ننظر في كل منها بشئ من التفصيل.

#### أ- الانتخاب الطبيعي Natural selection:

٤- أعطى «داروين» فى كتابه «أصل الأنواع» وزنا كبيراً للانتخاب
 الطبيعى كعامل فعال فى عملية التطور، بل إن هذا العامل هو جوهر نظرية

<sup>(</sup>۲۷) روبرت نوائز: المرجم السابق، من من ۲۷۱ – ۲۷۲.

<sup>(</sup>٢٨) أحمد مستجير: المرجع السابق، ص ص ١٦٨ - ١٦٩.

«داروين» وعنوانها الذي عُرفت به. ويمكن إيجاز المراحل التي تمر بها عملية التطور بالانتخاب الطبيعي من خلال النقاط التالية:

(١-٤)- الاختلافات بين أفراد النوع الواحد: لاحظ «داروين» أن أفراد أي نوع من أنواع النباتات والحيوانات تختلف عن بعضها البعض اختلافاً يمكن إدراكه، فلا تتشابه جميع أفراد النوع الواحد تشابهاً تاماً -فيما عدا التوائم - بل لابد من وجود اختلافات فردية. فالإنسان مثلا - وهو كائن عضوى – لا تتشابه أفراده تشابهاً تاماً، إذ يوجد منه الذكي والغبي، والوسيم والقبيح، والطويل والقصير، وأبيض البشرة وأسمر البشرة... إلخ(٢١). هذه الاختلافات هي بمثابة المادة الخام التي يحدث بواسطتها التطور، وبدونها لن يحدث أبداً، وهو ما يتجلى لنا بصورة أوضع في حالة الأنواع المستأنسة من النباتات والحيوانات التي انتقى منها الإنسان - صناعياً - أكثرها نفعاً لاحتياجاته أي تلك التي تتسم بصفات معينة تُميزها عن غيرها، ومع انتقال هذه الصفات من جيل إلى جيل نشأت أنواع جديدة تختلف عن تلك التي كانت موجودة من قبل، حتى أنه قلما بمكن التعرف على أنها تنتمي إلى أسلافها البرية(٢٠). وينبغي أن نلاحظ هنا أن هذه الاختلافات ليست - كما افترض «لامارك» - ناجمة عن تأثير البيئة، وإن كان للبيئة تأثير محدود في قابلية الكائن الحي للتغيير(٢١)، كما أنها ليست مفروضة من قبل الكائن الحي نفسه، وإنما تظهر تلقائياً وفي جميع الاتجاهات، ويمحض الصدفة تكون بعض هذه الاختلافات مفيدة للفرد ومميزة له عن غيره في تكيفه مع البيئة(٢٣).

(٤-٢) - تكاثر أفراد النوع: تميل جميع الكائنات الحية للازدياد في العدد بنسبة هائلة للغاية، وتلك حقيقة معروفة جيداً، فمثلاً السمكة الواحدة من

<sup>(</sup>٢٩) يوسف عز الدين عيسى: التطور العضوى للكائنات الحية، من ٩٠.

<sup>(</sup>٢٠) روبرت داونز: كتب غيرت العالم، ص ٢٧٠.

<sup>(31)</sup> Beckner: Darwinism, Op. Cit. p. 298.

<sup>(</sup>٣٢) علم الدين كمال: تطور الكائنات الحية، ص ٤٦.

السالمون Salamon تُنتج حوالي ٢٨ مليون بيضة كل موسم، وتبيض بعض أنواع المحار Oysters حوالي ١١٤ مليون بيضة دفعة واحدة، وتُكون بعض أنواع يودة الاسكارس Ascaris حوالي ٧٠,٠٠٠ بيضة كل ٢٤ ساعة. كذلك الحال بالنسبة لذبابة الفاكهة المعروفة باسم «دروسوفيلا» Drosophila، والتي تتم بورة حياتها في فترة تتراوح بين ١٢ و١٤ يوماً، وكل أنثى تضم حوالي ٢٠٠ بيضة، فلو افترضنا أن جميم البيض الذي باضته ذبابة واحدة قد فقس، وأن جميم الذرية قد عاشت وتكاثرت فوصل عدد الذباب خلال ٤٥ يوماً إلى حوالي ٢٠٠ مليون ذباية، فيعد سنة واحدة سيغطى الذباب سطح الكرة الأرضية. بل وحتى أبطأ الحيوانات في التكاثر - مثل الأفيال - لديها القدرة على مثل هذا الإسراف في الإنتاج، فالفيل يعيش حوالي مائة سنة، ويبدأ في التناسل عندما يبلغ عمره ٣٠ سنة، وإلى أن يبلغ من العُمر ٩٠ سنة، وخلال هذه الفترة تلد الأنثى ما لا يقل عن ستة مواليد، ولقد حسب «داروين» عدد الفيلة الناتجة عن زوج واحد منها لو أن جميم الذرية قد عاشت واستمرت في التناسل بنفس المعدل، فوجد أن عددها سيصل بعد ٧٥٠ سنة فقط إلى أكثر من ١٩ مليوناً. لكن الملاحظ رغم ذلك أن الطبيعة لا تسمح بمثل هذه الزيادة في أفراد النوع، ومن ثم لابد من وجود عوامل تحد من قدرة الكائنات الحية. على التكاثر بما يتلام وموارد البيئة المتاحة(٢٦).

(3-7) - الصراع من أجل البقاء: تلك مى عبارة «مالتوس» التى استعارها «داروين» لتفسير الثبات النسبى لعدد كل نوع من أنواع الكائنات الحية، إذ لما كانت كمية الطعام وأماكن المؤى والتكاثر محدودة، ولما كانت هناك متغيرات بيئية كانتشار الأمراض وتقلبات المناخ وغيرها، فلابد وأن ينشأ تنافس بين الأفراد في سبيل تلبية احتياجاتها والتغلب على ما يواجهها من عقبات. ويكون الصراع على أشده بين أفراد النوع الواحد، ذلك أنها تتنافس على نفس احتياجات الحياة، كما أنه لا يأخذ دائماً شكل معركة يمكن

<sup>(</sup>٢٢) نفس المرجع، ص 22.

مشاهدتها بين نوعين أو بين فردين من نفس النوع، بل هو عملية مستمرة في الطبيعة، تتضمن عدة عوامل كل منها يؤدى إلى هلاك بعض الأفراد. هذا فضلاً عن أن الصراع يحدث في أي طور من أطوار الكائن الحى: من طور البيضة التي قد تفشل في عملية الإخصاب، وكذا خلال مراحل تكوين الجنين البيضة التي قد تفشل في عملية الإخصاب، وكذا خلال مراحل تكوين الجنين Adult ويُعتبر الفرد ناجحاً في الصراع إذا ظل على قيد الحياة حتى تحدث له عملية التكاثر ولو لمرة واحدة (٢٠١).

(٤-٤) – الانتخاب الطبيعي ويقاء الأصلح: تقوم الطبيعة أثناء عملية التطور بدور مُربى النباتات أو الحيوانات، الذى ينتقى منها ويستبقى أفضلها وأصلحها، إذ يؤدى الصراع بين الأفراد إلى بقاء تلك التى تتمتع باختلافات أو صفات مفيدة تمكنها من التكيف مع البيئة أكثر من غيرها. أما تلك التى تنقصها الصفات الملائمة للحياة فتخرج عن سباق البقاء وتتعرض للهلاك. ولم يجد «داروين» تعبيراً يصف به هذه العملية أفضل من تعبير «البقاء للأصلح»، الذى قدمه الفيلسوف الانجليزى «هربرت سبنسر». الله المحالة من القانون العام الخصوبة الحيوانية» مقال له بعنوان «نظرية للسكان مستنبطة من القانون العام الخصوبة الحيوانية» deduced from the general law of animal fertility "رداروين» لم يستخدم هذا التعبير الا بدايةً من الطبعة الخامسة لكتابه «أصل الأنواع»(٥٠).

#### ب- الانتخاب الجنسى Sexual selection:

ه - في مقاله المُقدّم إلى الجمعية اللينائية،، وصف «داروين» الميكانيزم الثناني للتطور بأنه «صراع الذكور على الإناث» Struggle of males for

<sup>(</sup>٣٤) نفس المرجع، ص ٥٤.

<sup>(35)</sup> Cartwright, John: "Evolution and human behaviour". Darwinian perspectives on human nature, Macmillan press LTD, London, 2000, pp. 17-18.

females وقد أعاد «داروين» صياغة هذا الميكانيزم ببعض التفصيل في كتابه «أصل الأنواع»، ليشغل بعد ذلك الجزء الأكبر من كتابه «تسلسل الإنسان والانتخاب بالنسبة إلى الجنس» Descent of man and "لانسان والانتخاب بالنسبة إلى الجنس» selection in relation to sex" صراع الذكور على الإناث بمثابة حالة خاصة لظاهرة أكثر عمومية، فلو افترضنا مثلاً وجود نسبة معينة من الذكور والإناث بين أفراد نوع ما، وأن كليهما مفطوران بالمثل على الصراع من أجل البقاء، حينئذ لابد وأن تنشأ اختلافات تزيد من قدرة البعض على الإنجاب، ومن ثم لابد وأن يكون الانتخاب الطبيعي، الانتخاب الطبيعي، ولا أيطلق «داروين» على هذه العملية اسم «الانتخاب الجنسي» (٢٦).

ومن المعروف أن بعض الصفات يمكن أن تزيد من قدرة بعض الأفراد على الإنجاب، والأمثلة على ذلك كثيرة ومتعددة: فبعض الأفراد مثلاً قد تكون لديهم نماذج سلوكية تؤدى إلى تخصيب نسبة كبيرة من البويضات، أو قد تكون لديهم أعضاء للجماع أكثر كفاءة، أو قد تكون لديهم ميزة معينة في المنافسة على الزواج – مثلما هو الحال لدى بعض ذكور الطيور المهاجرة التي تصل مبكراً إلى أماكن التوالد، فتكون جاهزة لاستقبال الإناث القوية، تاركة تلك الضعيفة للذكور الأخرى المتأخرة في الوصول. وقد تفضل بعض الإناث لسبب ما ريش طائر معين من نوعها أو عرضه لصفة تميزه عن غيره، أو قد تطرد بعض الذكور على نحو عدائى ذكوراً أخرى.... وهكذا. من جهة أخرى، تدكون بعض الصفات المفيدة للفرد في صداعه من أجل البقاء مفيدة له أيضاً في عملية التنافس على الزواج، فقرون الوعل مثلاً تؤدى واجباً مزدوجاً فحد كل من الأعداء من جهة، ومنافسيه على الزواج من جهة أخرى... ولقد لجأ ضد كل من الأعداء من جهة، ومنافسيه على الزواج من جهة أخرى... ولقد لجأ «داروين» إلى القول بالانتخاب الجنسي كتفسير لتطور أشياء مثل طقوس «داروين» إلى القول بالانتخاب الجنسي كتفسير لتطور أشياء مثل طقوس

<sup>(36)</sup> Beckner: Darwinism, p. 278.

الزواج، والصفات الجنسية الثانوية – كتهذيب الريش في الطيور. بل لقد عُول عليه كثيراً في تطور الإنسان بصفة خاصة، فالجسد الخالي من الشعر مثلاً، يرجع إلى ميكانيزم الانتخاب الجنسي بين أسلاف الإنسان الذين مالوا إلى الزواج من ذوى الجسد العارى من نوعهم(٢٧).

وامتداداً لهذا التفسير الجنسى الداروينى لتطور الإنسان، يذهب علماء التطور المعاصرون إلى أن العديد من سمات البنية الفيزيائية والشكلية للإنسان منتخبة جنسياً، إذ تميل الذكور عادة إلى الإناث اللواتى يتمتعن بالشباب والخصوبة والصحة والجمال.... إلخ، أما الإناث فيملن إلى الذكور نوى القوة والغنى والصحة والمكانة الاجتماعية... إلخ. وحتى الجوانب الثقافية للإنسان لم تسلم من مثل هذا التفسير، إذ لما كان الذكور أكثر إنتاجاً وإبداعاً في مجالات الفن والموسيقى والآداب وغيرها – لاسيما في طور النضج – في مجالات الفن والموسيقى والآداب وغيرها ألإناث يقف وراءها ميكانيزم الانتخاب الجنسى(٢٨).

#### ج- وراثة الصفات المكتسبة:

7- لم تكن قوانين الوراثة الحديثة متاحة لداروين وقت أن وضع وطور نظريته، إذ لم يبدأ علم الوراثة الحديث أولى خطواته الناجحة إلا بأبحاث الراهب النمساوى «جريجور يوهان مندل» G. J. Mendel (۱۸۸۲ – ۱۸۸۲) الذى كان يُجرى تجاربه الوراثية على نبات البازلاء. حقاً أن «مندل» قد نشر بحثه الأساسى عن الوحدات الوراثية – التى عُرفت فيما بعد بالجينات

<sup>(37)</sup> Ibid.

<sup>(38)</sup> Cartwright, Op. Cit, pp. 155 - 156. And see for more detail: Miller, G. F.: "How mate choice shaped human nature: areview of sexual selection and human evolution. In Crawford, C. & Krebs. D. I (eds): Hand book of evolutionary psychology, Lawrence Erlbaum. Mahwah, N. J. 1998, pp. 119 FF, also Andresson, M.: Sexual selection, Princeton university press, Princeton, N. J. 1994.

Genes - عام ١٨٦٦، إلا أنها ظلت مجهولة حتى أعيد اكتشافها عام ١٩٠٠. وبدلاً من ذلك كانت «الوراثة المزجية» Blending inheritance سائدة أيام «داروبن»، ويمقتضي هذه الفكرة بمتزج في النسل الأساس المادي لوراثة الأب ووراثة الأم، تماماً كما تمتزج نقطتان من الحبر تختلفان في اللون لينتج لونٌ وسط. ولكن كيف للتباينات المبغيرة التي تظهر لدى بعض أفراد النوع أن تُحفظ وتبقى بعد التهجين؟. إن أي صفة جديدة تظهر ستُخفّف بالفعل عند التهجين مم النمط الأصلي، لتختفي بعد فترة فلا تبقى فروق بين الأفراد يعمل عليها الانتخاب الطبيعي. ولقد كانت هذه مشكلة حقيقية أمام «داروين» لم بتمكن أبدأ من حلها<sup>(٢١)</sup>. ونظراً لأنه لم بكن هناك سبب علمي واضع لرفض وراثة الصفات المكتسبة، ونظراً لأن هذا الميكانيزم اللاماركي بدا ضرورياً لتفسير عملية التطور وما يصاحبها من تغييرات، فقد أتجه «داروين» إلى قبوله، وإلى إعطائه وزناً كبيراً في سنواته الأخيرة<sup>(٤٠)</sup>. لكن هذه الشغرة الداروينية لم تدم طويلاً، إذ لم يلبث علم الوراثة الحديث أن أخرج الداروينية. من عثرتها، ليعيد إليها مكانتها العلمية وتفردها في مقابل اللاماركية، وإن كان ذلك قد تم بعد وفاة «داروين».

ومثل أى كشف علمى جديد وهام، تعرضت نظرية «داروين» لانتقادات علمية تجريبية متنوعة، ولقد تولى «داروين» نفسه الرد على بعض هذه الانتقادات في حدود الإمكانات العلمية المتاحة في عصره، لكن الردود الأكثر دقة جات من قبل علماء البيولوچيا الذين عكفوا على تطوير نظريته، لاسيما خلال القرن العشرين، حيث اتخذت النظرية اسماً جديداً هو «الداروينية الجديدة» Modern أو النظرية التركيبية الحديثة Synthetic theory، ومن خلالها نعرض لبعض هذه الانتقادات.

<sup>(</sup>٣٩) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ١٧٨.

<sup>(40)</sup> Beckner: Darwinism. p. 299.

#### ثالثاً: النظرية التركيبية الحديثة:

٧- في عالمنا اليوم ثورة بيولوجية تنبأ بها «داروين» منذ ما يقرب من قرن ونصف القرن. فلقد اعتقد أن كل فروع البيولوجيا التقليدية لابد وأن يعاد تشكيلها وفقاً لأبعاد أكثر عمقاً، فالظواهر المآلوفة لابد وأن تأخذ مغزى جديداً، والوقائع التي تبدو غير مترابطة لابد وأن نتمكن من رؤية الخيوط الرابطة بينها، وحتى المفردات اللغوية للبيولوجيا القديمة لابد وأن تكتسب معان جديدة (١٤). وليس ذلك فحسب، بل إن مجالات جديدة للبحث سوف تصبح ممكنة، وهو ما عبر عنه «داروين» عام ١٨٥٩ قائلاً: «في المستقبل البعيد، أرى مجالات مفتوحة لأبحاث فائقة الأهمية. فسوف يؤسس علم النفس وتاريخه»(١٤)».

ومنذ بدايات القرن العشرين تقريباً بدأت نبوءة «داروين» في التحقق تدريجياً، فلقد شهدت البيولوچيا تقدماً متسارعاً يفوق في نتائجه العلمية والاجتماعية والأخلاقية ما شهدته العلوم الأخرى من تقدم، لكن هذا التقدم لم يكن ليحدث لولا التداخل الواضع بين علوم الحياة المختلفة من جهة، وبين هذه

<sup>(41)</sup> Ibid.

<sup>(42)</sup> Darwin, C.: On the origin of species by means of natural selection, John Murray, London. 1859, p. 458. Quoted by cartwright: Evolution and human behaviour, p. 3.

وأنظر أيضاً الترجمة العربية لكتاب داروين: أصل الأنواع (ترجمة اسماعيل مظهر، مراجعة عبد الحليم منتصر، المؤسسة المصرية العامة للتآليف والترجمة والنشر، القاهرة، بدون تاريخ) جـ٢، صـ٣٨٨.

عندما نشر «داروین» كتابه «أصل الأنواع» عام ١٨٥٩، لم يكن قد جمع أفكاره حول تطور الإنسان. والعبارة المذكورة أعلاه هي الوحيدة الي أشار بها إلي أصل الإنسان في هذا الكتاب، وقد وردت في إحدي صفحات الكتاب الأخيرة. لكنه عالج الأمر بصراحة في كتابه «تسلسل الإنسان» الذي نشره عام ١٨٧١، إذ كتب فيه يقول: «يبدو أن العالم .. كان يستعد منذ زمن طويل لقدوم الإنسان. إن هذا بمعني ما أمر صحيح تماماً، لأن الإنسان يدين بظهوره إلي خط طويل من الأسلاف، لو أن حلقة واحدة من السلسلة لم تتحقق، لما أصبح الإنسان مثلما هو الآن». وسوف نعود إلي هذا الموضوع في الفصل الثاني من كتابنا.

الأخيرة وعلوم الطبيعة من جهة أخرى. ومن أمثلة ذلك أن جراحة زرع الأعضاء Organ transplant surgery في محاولاتها الناجحة ما كان من المكن أن تتغاضى عن المبادئ الأساسية البيولوجيا الجزيئية Molecular المكن أن تتغاضى عن المبادئ الأساسية البيولوجيا الجزيئية كما أن biology على الأقل فيما يتعلق برفض الجسم العضو المزروع. كما أن البيولوجيا المعاصرة أصبحت تدين بالشئ الكثير للأبحاث الفيزيائية في مجالى الإشعاع Radioactivity والليزر Laser، وأيضاً للأبحاث الكيميائية التى تؤدى دوراً متنامياً في علاج الكثير من الأمراض، والتي غدت علماً ضرورياً لكل من أراد فهم ظواهر الحياة (٢٦).

وعلى الرغم مما تعرُّض له «داروین» من انتقادات، إلا أنه كان على يقين من أن نظريته سوف تلقى المزيد من الدعم العلمى، ولو بتفسيرات مختلفة، وهو ما دفعه في الطبعة السادسة لأصل الأنواع عام ١٨٧٧ إلى أن يُصرَح قائلاً: «اليوم كل علماء الطبيعية تقريباً يسلمون بالتطور بموجب شكل ما «(١٤).

٨- ونعنى بالنظرية التركيبية الحديثة تلك الإضافات - أو أوجه الدعم - التى حظيت بها الدرواينية - من قبل الفروع المختلفة للبيواوجيا بعد «داروين»، وإذا تعرف أيضا بالداروينية الجديدة. على أن هذه الإضافات لم تظهر دُفعة واحدة، وإنما تطورت ببطء عبر سنوات القرن العشرين، وما زالت في اطراد حتى الآن. كما أنها ليست من عمل عبالم واحد، بل اشترك في وضعها - على نحو مستقل - العديد من علماء البيواوجيا في التخصصات المختلفة، كالوراثة والبيواوجيا الإحصائية Biometry والحفريات والفسيولوجيا المقارنة والتشريح المقارن والبيئة Ecology والأجنة والتسيولوجيا المعارنة والتشريح المقارن والبيئة باكملها في بضع صفحات،

<sup>(43)</sup> Ribes. Bruno: Biology and Ethics, Reflections inspired by a Unesco symposium, United Nations. Sydenhans printers. United Kingdom, 1978, p. 21.

<sup>(44)</sup> Quoted by Beckner, Op. Cit, p. 300.

<sup>(</sup>٤٥) علم الدين كمال: تطور الكائنات الحية، ص ٤٧.

فسوف نقتصر على ما أسهمت به من ربود على بعض ما وُجّه لداروين من انتقادات، والتى من أهمها: أنه لم تكن لديه بينة مباشرة على فعاليات الانتخاب الطبيعى، كما أنه لم يستطع أن يُدلل بنوع ما كحلقة انتقالية بين نوعين معروفين، هذا فضلاً عن الثغرة الوراثية التى دفعته إلى القول بوراثة الصفات المكتسبة.

#### أ- دلائل الانتخاب الطبيعي:

9- ذهب «داروین» إلى أن الانتخاب الطبیعی لا یمکن ملاحظته مباشرة فی الطبیعة، فنحن نستطیع أن نقدم فقط بینة غیر مباشرة تؤیده، وذلك من خلال التباین الواضح بین أفراد الأنواع من جیل إلی جیل ومن بیئة إلی أخرى. لكنه فی هذه النقطة كان مخطئاً، فلقد أمكن دراسة الانتخاب الطبیعی مباشرة - وهو یعمل - خلال القرن العشرین، وثمة تجربة كلاسیكیة شهیرة توضع ذلك قام بها العلماء عام ۱۹۲۱:

كان قلف الأشجار النامية في أوربا قبل الثورة الصناعية باهتاً تغطيه الأشنة وتصبغه بلون أخضر رمادي. وكان ثمة فراشة تنتشر هناك تُسمى الفراشة المغلفلة (بيستون) لونها رمادي مغلفل. فإذا ما حطّت على جذوع الأشجار وأرخت جناحيها يغطيان جسمها صعب على الطيور المفترسة أن تميزها. ومع بداية الثورة الصناعية. عمّ التلوث المناطق القريبة من المصانع وأهلك الكثير من الأشنة، ليحل محلها على جذوع الأشجار غشاء رقيق من السناج (الهباب) وأصبحت الحشرة بلونها الفاتح فريسة للطيور. وفي هذه

<sup>•</sup> الأَشْنَة نبات لا زهري يتآلف من كاننين نباتيين أحدهما طُحلب والآخر فُطْر بينهما تكافل وتعاون وثيق، ويكون علي هيئة قشور أو صفائح أو فروع دقيقة لطيفة تنمو علي المسخور أو تتعلق بأغصان الأشجار.

أنظر: مجمع اللغة العربية: المعجم الوجيز (الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، طبعة خاصة بوزارة التربية والتعليم، القاهرة، ١٩٩٧) مادة تأشن، ص١٩.

البيئة الجديدة لم يعد للون الفاتح للحشرة أية ميزة تكيفية، بل أصبح اللون الأسود هو أفضل ما يتوافق مع الخلفية الداكنة لجنوع الأشجار. وفي نحو عام ١٨٥٠ ظهرت بضع فراشات سوداء اللون في منطقة مانشيستر، ثم تزايد تكرار هذه الفراشات القاتمة اللون في العشائر. ويمرور السنين أصبح اللون القاتم بهذه المنطقة هو السائد، وغدا اللون المفلفل للفراشة نادراً. لقد «تجاويت» الحشرة مم البيئة الجديدة، فاللون الداكن أمسح هو الأفضل الأن للتخفى عن عيون الطيور المفترسة. ولقد اتضح أن هذا اللون ناتج عن طفرة وراثية ظهرت فجأة بين الحشرات ذات اللون الفاتح، وعندما تغيرت البيئة وأصبح اللون القاتم ميزة تكيفية، بقيت الطفرة وإزداد تكرارها حتى عمَّت العشيرة على حساب اللون الفاتح. وللتأكد من أن الانتخاب الطبيعي هو السبب بالفعل، أعد العلماء مجموعتين من الفراشات، في كل منهما عدد من الفراشات القاتمة وعدد من المفلفلة، أطلقت إحداها في منطقة صناعية والأخرى في بيئة ريفية، ثم رُصد عدد ما افترسته الطيور في كلتا المنطقتين. ظهر أن نسبة ما افترس من الفراشات القاتمة كانت أعلى في الريف، بينما كانت نسبة ما افترس من المفلفلة هي الأعلى في المنطقة الصناعية(٢١).

وعلى الرغم من هذه البيئة المباشرة، إلا أن تأكيد «داروين» و«والاس» بأن التطور بالانتخاب الطبيعي يمكن أن يعبر حدود النوع ليس له دعم مباشر حتى يومنا هذا، وهو ما حاول المعاصرون التماسه في الحفريات.

## ب- الحفريات والحلقات المفقودة بين الأنواع:

۱۰ كانت إجابة «داروين» عن التسساؤل الضاص بغياب الأشكال المتوسطة بين الأنواع إجابة مزدوجة، فمن جهة، أقر «داروين» بأننا لا نعرف بالفعل الأشكال المتوسطة بين الإنسان والقردة مثلاً، ولكن لدينا أمثلة لا حصد لها عن أنواع تؤدى في مجرى العياة إلى أنواع جديدة، وكان

<sup>(</sup>٤٦) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ص ١٧٥ - ١٧٦.

يعنى بذلك تلك التى تندرج تصتبها أصناف Varieties أو أنواع فرعية Subspecies فهذه الأخيرة – والتى تُعرف الآن بالأنواع متعددة الأنماط Polytypic species – تتوسط بين أنواع مختلفة، أو بعبارة أخرى هى أنواع أولية في مرحلة التكوين تختلف عن سابقتها، ومن المؤكد أنها لم تتطور بعد، لكنها في مجرى التطور لتصبح أنواعاً جديدة. ومن جهة أخرى، أشار «داروين» إلى عدم اكتمال السجل الحفرى الذي يمكن أن يحوى العديد من الأسلاف لأنواع موجودة الآن ونراها بأعيننا(١٤)، وهو الأمر الذي أكده علم الحفريات من خلال دراسته لما يُعرف بالتعاقب الجيولوچي Geologic الذي أظهر وجود تعاقب في السجل الحفري من كائنات بسيطة الغاية إلى كائنات أكثر تعقيداً وتخصصاً.

وقبل الاقتناع بنظرية التطور فسر العلماء حقائق السجل الحفرى بأن الحياة أبيدت من وقت إلى آخر بواسطة الكوارث Catastrophes، وأن خلقاً جديداً للكائنات الحية أعقب كل كارثة، ولكن بازدياد معلوماتنا عن الحفريات أصبح جلياً أن عدد الكوارث اللازمة لحدوث هذا التعاقب يجب أن يكون كبيراً جداً على نحو لا يمكن تصوره، هذا فضلاً عن أن انقراض المجموعات المختلفة من الكائنات الحية لم يحدث في وقت واحد كما تفترض نظرية الكوارث(٤٨)، ومن ثم كانت نظرية التطور هي الأقرب لعلم الحفريات، وكان هذا الأخير دعماً للنظرية في الوقت ذاته.

وتعد الحلقات المتوسطة بين الأنواع - أى أسلافها المشتركة - من أهم أوجه الدعم التى قدمها علم الحفريات لنظرية التطور، فالحلقات المتوسطة مثلاً بين الخيول والحمير الوحشية Zebras، كانت هى الأفراد المنقرضة لعائلة الحصان، وقد اكتشفت منها عدة أنواع فى السجل الحفرى، أما الحلقات

<sup>(47)</sup> Beckner, Op. Cit, P. 300.

<sup>(</sup>٤٨) علم الدين كمال: المرجع السابق، ص ٢٧.

المتوسطة بين الإنسان والقردة – وفقاً لنظرية التطور – فقد كانت الرئيسيات قبل البشرية Prehuman primates. وبالإضافة إلى هذا فإن الحلقات بين المجموعات الأكبر موجودة، فهناك بقايا حفرية لأنواع انتقالية بين البرمائيات والزواحف، وبين الزواحف والطيور، وبين الزواحف والثدييات. ومثال بارز لذلك هو الطائر البدائي المنقرض «أركيوبتريكس» Archaeopteryx، الذي تظهر عليه بعض صفات الزواحف مثل الأسنان والذيل الطويل والمخالب في بعض أصابع الطرف الأمامي (الجناح). وعلاوة على ذلك يعيش في وقتنا هذا قليل من الحيوانات يمكن تسميتها «حفريات حية»، مثل «الأورنيثورهينكس» قليل من الحيوانات يمكن تسميتها «حفريات حية»، مثل «الأورنيثورهينكس» أنواع الزواحف المنقرضة التي تطورت وأعطتنا الثدييات)، وكذلك «الاسماك الرئوية» والفقاريات المائية والفقاريات المائية والفقاريات المائية والفقاريات الأرضية)(١٠).

واتساقاً مع هذه الوقائع الحفرية، يكشف علم التشريع المقارن عن وجود أعضاء أثرية Vestigial organs — لا فائدة لها — في عدد من الكائنات الحية الموجودة حالياً، في حين تحتوى أقاربها على هذه الأعضاء في صورة كاملة وتؤدى وظيفة ما. وتمثل هذه الأعضاء دليلاً مقنعاً على حدوث التطور، إذ لا يمكن تفسير وجودها إلا بأنها جزء من تصميم عام كان موجوداً في الأسلاف ولم يختف تماماً بالرغم من أنها قد أصبحت عديمة الفائدة، ومن أمثلة ذلك في الإنسان(٥٠)؛

الزائدة الدودية Vermiform appendix التى لا تقوم بأية وظيفة فى الإنسان، فضلاً عن أنها قد تُمرضه إذا ما التهبت، أما فى الثدييات التى تأكل غذاءً خشناً يحتوى على كمية كبيرة من السيلولوز فإننا نجد أن الزائدة

<sup>(</sup>٤٩) نفس المرجع، من من ٢٧ - ٢٨، وأيضاً داروين: أصل الأنواع، الترجعة العربية، من٢٥٣.

<sup>(</sup>٥٠) نفس المرجع، ص ١٩.

الدودية تكون ذات حجم كبير، وبداخلها يتم هضم جزء من الطعام بواسطة الإنزيمات الهاضمة Enzymes، ولذلك لا يمكن تفسير وجودها في الإنسان إلا بأنها ميراث ضامر من أسلاف كانت تأكل طعاماً خشناً.

- عضلات الأذن Ear- muscles، فكثير من الثدييات لها القدرة على تحريك أذانها لكى تحدد مصدر الصوت بكفاءة، أما في الإنسان فيوجد جهاز عضلى كامل لتحريك الأذن، ولكن في صورة ضامرة وبدون فائدة حقيقية.
- الغشاء الرامش Nitcitating membrance (أو الجفن الثالث)، ففى معظم الفقاريات يكون هذا الغشاء على هيئة ثنية جلدية نصف شفافة فى الزاوية الداخلية للعين، ويمكن سحبها بسرعة تجاه الزاوية الخارجية، وبذلك تغطى سطح العين كله، أما في جميع الثدييات بما فيها الإنسان فإن الغشاء الرامش يكون ضامراً وبدون أية فائدة.
- ضروس العقل Wisdom teeth، إذ هي في الإنسان أعضاء أثرية لا فائدة منها لأنها لا تستعمل في تفتيت الطعام لصغر حجمها، أما في الرئيسيات الأخرى (مثل القردة) فإن ضرورس العقل تكون قوية ومفيدة مثل بقية الأسنان.

ولقد أحصى العلماء ما يقرب من مائة عضو أثرى فى الإنسان لم يعد لها أية وظيفة تؤديها. فإذا أضفنا إلى ذلك التشابه الكبير لجسم الإنسان مع أجسام بعض القردة من الوجهة التشريحية، فضلاً عن تشابهه فى تركيبه الأساسى مع أجسام الثدييات بوجه عام، وإذا وضعنا فى اعتبارنا أن الأطوار الجنينية المبكرة للإنسان لا يمكن تمييزها عن تلك الأطوار فى غيره من الثدييات، كان هذا دليلاً – من وجهة نظر علماء التطور – على أن الإنسان هو حصيلة عملية تطور تدريجى عبر فترات زمنية طويلة(١٠).

<sup>(</sup>١٥) يوسف عز الدين عيسى: التطور العضوى للكائنات الحية، من ٨٥

#### جـ- التطور وقوانين الوراثة:

١١- أشرنا من قبل (ف٦) إلى أن الجهل بمبادئ علم الجينات Genetics الذي أرسى قواعده «مندل» عام ١٨٦٦، كان عائقاً أمام «داروين» نحو تثبيت دعائم نظريته في التطور بالانتخاب الطبيعي، وثغرة ينفذ منها المعارضون للداروبنية انطلاقاً من عدم توافقها مم نظرية الوراثة المزجية التي كانت سائدة إيان القرن التاسم عشر. على أنه بحلول العام الأول من القرن العشرين أعاد كل من عالم النبات الهواندي «دي فريز» De Vries - ١٨٤٨ ه ١٩٣٥) W. Bateson (وعالم الجيولوجيا الإنجليزي «وليام باتسون» ١٩٢٦) وأخرين، اكتشاف أبحاث «مندل» حول الوحدات الوراثية المعروفة بالچينات. وكان «مندل» قد أجرى أبحاثه على سيم صفات في نبات بازلاء الزهور (منها لون الحبة: أخضر أم أصغر، وارتفاع النبات: طويل أم قصير)، وتوصل إلى أن وراثة كل صفة في النبات تتوقف على عاملين - أو «أليلين» Alleles - أحدهما يأتي من الأب والآخر من الأم، وأن عوامل الصفات المختلفة تتوزع مستقلة لا تمتزج، إذ لاحظ أن بعض «الألبلات» سائد Dominant، تكفي منها نسخة واحدة في النبات - تأتي عن الأب أو عن الأم - لكي تعبر الصفة عن نفسها في مظهر الفرد، وأن البعض الأخر من «الألبلات» مُتَّنَّع Recessive ملزم أن يحمل النبات منها نسختين حتى تعير الصفة عن نفسها. فالفرد إما أن يكون أصبالاً لصفة متنجبة أو لصفة سائدة Homozygote (أي يحمل «أليلين» متنحيين أو «أليلين» سائدين)، وإما أن يكون خليطاً يحمل «أليلاءً سائداً و«أليلاً» متنحياً Heterozygote، وبكون مظهره بالطبع هو الصفة السائدة، ومثل هذا الفرد الخليط يُسمى «حاملاً» Carrier للصفة المتنحية، فهو يحمل «أليلاً» متنحياً لم يعبر عنه لكنه بستطيع أن بورثه لنصف نسله (وبرث النصف الآخر «الأليل» السائد)(٢٠).

<sup>(</sup>٥٢) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ص ٦٤ - ٥٥

أما الخطوة التالية لذلك فهي اكتشاف تلك التغييرات المفاجئة والدائمة التي تحدث في الجيئات، والتي أطلق عليها اسم الطفرات أو الإفتجاءات . Mutations . هذه الطفرات تؤدي إلى حدوث تغيير في الصفة الوراثية التي يحددها الجين، كتغير لون الزهرة مثلاً من الأحمر إلى الأبيض أو العكس(٥٠). وإما أن تكون الطفرات صغيرة Micromutations فتحدث في چين واحد فقط، وهي الأكثر شيوعاً، وإما أن تكون كبيرة Macromutations، فتحدث في مجموعة من الجيئات وتؤدي إلى تغييرات كبيرة ومفاجئة مثل الأصابع الزائدة في القطط والأرجل الصغيرة في الأغنام.

ومنذ ذلك الحين يعتقد معظم علماء البيولوجيا أن الأنواع المختلفة من الكائنات الحية نشأت بواسطة تجمع عديد من الطفرات الصغيرة، وليس بواسطة طفرة كبيرة أو أكثر، وإذا فمن المشكوك فيه كثيراً أن نوعاً جديداً يتكون في جيل واحد، وإنما أقرب إلى المنطق أن نقول أن عدة طفرات دقيقة للغاية (لدرجة أننا قد لا ندركها بالحس) تحدث ثم تتجمع بواسطة الانتخاب الطبيعي حتى يتكون نوع جديد من الكائنات الحية. وتأكيداً للداروينية لوحظ أن هذه الطفرات تحدث جزافاً في الطبيعة، وكذلك بواسطة العوامل المسببة للطفرات sach الطبيرة)، ولا توجد أية علاقة بين الطفرات وبين احتياجات الكائنات الحية، ولا يمكننا التنبؤ بحدوث الطفرات، على الأقل في ضوء معلوماتنا الحالية. كما لوحظ أن بعض الطفرات تكون مفيدة للكائن الحي، والبعض الأخر يكون ضاراً، والبعض الشاك يكون محايداً (أي ليس بضار أو الأغم) دافر).

ونتيجة لما سبق، حدث تقدم كبير بالنسبة لفهم الحياة على أساس دارويني، إذ يمكن أن نعتبر أن التغير الفجائي للچينات Gene mutation هو

<sup>(</sup>٥٣) سعيد محمد الحقار: البيولوجيا ومصير الإنسان (سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني الثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (٨٣)، نوفمبر ١٩٨٤) ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤٥) علم الدين كمال: تطور الكائنات الحية، ص ٣٩.

المصدر الرئيسى للتجديد البيولوجى، المحرك الذى يقود عملية التطور ويوضع أن الانتخاب الطبيعى إنما يجرى فى الواقع على الكائنات التى تحمل چينات جديدة، أو تركيبات جديدة من الچينات التى تعطى لياقة وصلاحية أكثر للتكيف(٥٠٠).

17 - ولقد أدى النجاح الكبير لعلم الوراثة إلى جعله ملك العلوم البيولوجية في النصف الأول من القرن العشرين، لكن طبيعة الچين ومكوناته، أو كيفية فرض صفاته على الجسم وانقسامه مع انقسام الخلية، ظلت غامضة حتى ربيع عام ١٩٥٣، حين نشر كل من عالم البيولوجيا الأمريكي «چيمس واطسون» J. Watson ( ١٩٢٨ - ) وعالم البيولوجيا الانجليزي «فرانسيس كريك» F. Crick ( ١٩١٦) بحثاً مشتركاً هو الأخطر من نوعه خلال القرن العشرين. في هذا البحث وصف «واطسون» و«كريك» طبيعة الچين، ومن ثم طريقة نقل الرسائل الوراثية عبر الأجيال، أو ما يعرف بالشفرة الچينية مركيب الخلية الخين يزداد الأمر وضوحاً ينبغي أن نعلم أولاً شيئاً عن تركيب الخلية الخيا.

تتكون كل أجسام النباتات والحيوانات من عدد من الخلايا. وتُحاط الخلية بغشاء رقيق للغاية يُطلق عليه اسم غشاء البلازما Plasma، ويحيط هذا الغشاء بمادة الخلية المصنوعة من البروتوبلازم Protoplasm، والتى يُطلق عليها اسم السيتوبلازم Cytoplasm ، وهذا السيتوبلازم عبارة عن مادة نصف شفافة لزجة، ويحتوى على تراكيب عديدة، وأكثر هذه التراكيب وضوحاً هو جسم يأخذ عادة شكلاً كروياً أو بيضاوياً أو مستطيلاً يطلق عليه اسم النواة عادة شكلاً كروياً أن بيضاوياً أو مستطيلاً يطلق عليه اسم النواة النووى، يُحيط عادة بمادة نصف سائلة، وبداخل النواة توجد الكروموسومات Chromosomes : المادة الوراثية الحاملة للجينات(١٥).

<sup>(</sup>٥٥) سعيد محمد الحقار: المرجع السابق، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٥٦) يوسف عز الدين عيسي: التطور العضوي للكائنات الحية، من من ٩١ - ٩٢



«چیسمس واطسسون» علی الیسار، و «فرانسیس کریك» علی الیسمین، یعرضان نموذجهما لجزئ الدنا DNA فی معمل «کافندش» کامبردج بانجلترا عام ۱۹۵۳.

والچين – كما وصفه «واطسون» و«كريك» – عبارة عن لواب مزدور Double helix من الحمض النووى المنقوص الأوكسجين (أو الحمض الديوكسى ريبونكليك Deoxyribonucleic acid)، ويُسمى جزئ «الدنا DNA. هذا الجزئ يتألف من سلسلتين طويلتين جداً – بالمعيار الجزيئي من جزيئات السكر والفوسفات المتضافرة والمتماقبة، تلتفان الواحدة حوا الأخرى كجديلتى حبل، لتتخذ السلسلتان شكل «اللولب المزدوج». والوحدات الأساسية لهاتين السلسلتين تُسمى القواعد – أو النيكلوتيدات Vucleotides – وتوجد بالدنا أربعة أنواع من هذه القواعد، هي: الأدنين Thymine (ش). ويمكن بتغيير الترتيب الذي تنتظم به هذه القواعد أن نفير المعلومات التي يخزنها «الدنا». وعلى هذا فإن أ، ث، ج، س أو A. T. G. C – هـ الحروف الأربع المكونة لأبجدية الوراثة، تلك التي تمثل لغة الرسائل الچينية، الحروف الأربع المكونة لأبجدية الوراثة، تلك التي تمثل لغة الرسائل الچينية، تماماً كما تتالف اللغة العربية من ثمانية وعشرين حرفاً، أو كما تتالف الانجليزية من ستة وعشرين حرفاً "

<sup>(</sup>٧٥) وليام بينز: الهندسة الوراثية (ترجمة أحمد مستجير، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠٠٠) ص ٧٧

من جهة أخرى هناك ألفة فيزيقية بين القواعد تسبب نزوعها إلى الالتصاق، وهي تلتصق في أزواج: أ مع ث، ج مع س. وهي تقوم بهذا لأن للزوجين أشكالاً مكملة، كالقفل ومفتاحه، وبذا تتوافق أ مع ث فقط وليس مع أو س، وتُسمى هذه الأزواج «أزواج القواعد المكملة». والقواعد في لولب «الدنا» المزدوج تنتظم بحيث تكون متواجهة، فتقع كل قاعدة مواجهة للقاعدة المكملة لها. بمعنى أنه إذا ما حملت إحدى السلسلتين القاعدة أ في موقع ما، فستكون القاعدة ث على الجديلة الأخرى في مواجهتها(٥٠). ويصل ما يحتويه الچينوم البشرى Human genome من أزواج القواعد إلى حوالي ٣ × ١٠٠، منها ٥٠ مناه المينوم البشرى عام ٢٠٠٠.

لمزيد من التفاصيل، أنظر: أحمد مستجير. قرامة في كتابنا الوراثي، من من ٤٤ وما بعدها

<sup>(</sup>٨٨) نقس المرجم، من ٢٩.

<sup>\*</sup> هو مشروع بيوارجي منخم، يهدف إلى التعرف على تفصيلات الجينوم البشري، وتحديد مواقع الأمراض الوراثية التي قد يصل عددها إلى نحو خمسة آلاف مرض (الخطير منها نحو ٢٠٠) والتي تسبب ما يزيد على ٢٠٪ من الوفيات في الأطفال بالدول الصناعية. وقد أثيرت فكرة المشروع عام ١٩٨٤، وفي سبتمبر ١٩٨٨ - وفي اجتماع عُقد في دمونتروه بسويسرا - شكل رسمياً المجلس التأسيسي لمنظمة الجينوم البشري: هوجو HUGO (منظمة أمم متحدة الجينوم البشري) وذلك من ٤٢ من أشهر علماء البيولوجيا الجزيئية من سبم عشرة دولة، كان من بينهم خمسة من حاملي جائزة نوبل برأسهم «قيكتور ماكوزيك» V. Mckusik، وذلك لتنسيق بحوث الجينوم بوليأ وتعزيز تبادل ونشر المعلومات والمواد والتكنولوجيات وتشجيم الجدل العام وتوفير المعلومات عن تضمينات المشروع العلمية والأخلاقية والقانونية والتجارية. وفي ديسمبر عام ١٩٨٩ تبني مجلس وزراء الاتحاد الأوربي المشروع، ثم بدأ رسمياً في الأول من أكتوبر عام ١٩٩٠. وقد اشترك في العمل منذ البدايات الأولى المشروع بجانب الولايات المتحدة وكندا ثمان عشرة بولة أوربية (منها انجلترا وفرنسا وسويسرا) ثم انضمت اليابان ودول أخرى فيما بعد. والجينوم الذي سيُخرطن سيكون جينوماً يمثل البشر جميعاً، لن يكون جينوم شخص بعينه، وإنما جينوما الشخص تركيبي من أفراد من الشعوب المختلفة، حيث تشترك هذه الشعوب في نحو ٥٩٨٪ من الجينات، ولا تختلف إلا في نصف في المائة فقط. وسوف يوفر المشروع عند نهايته مرجعاً هائلاً من المعلومات للعلماء في شتى مجالات علوم الحياة.

ولو افترضنا أن تتابع القواعد في الچينوم البشرى الكامل قد تم التعبير عنه بالرموز على صفحات كتاب ما (بحيث يكون التتابع مثلاً: أج ثسج أ ثث ثج سس ....)، فإن الچين الواحد بهذا المقياس سوف يشغل حوالي ثلاث صفحات، ومعدل الكروموسوم سوف يملأ حوالي ٥٠ كتاب من الحجم الكبير، أما الچينوم الكامل (الذي يُعبر عن واحدة فقط من خلاياك) فسوف يشغل حوالي ٥٠ كتاب أكتاب أسوف يشغل حوالي حوالي ٢٠٠٠ كتاب أنه أ.

ويؤدى هذا الوصف لطبيعة الهين ومكوناته إلى تساؤلين مرتبطين، يدور الأول حول كيفية انتقال المعلومات الوراثية إلى الخلايا الوليدة في أى كائن عضوى عبر مراحل نموه، أما الثاني فيتعلق بكيفية انتقال المعلومات من الأبوين إلى النسل من خلال عملية التوالد الجنسي أو غير الجنسي.



<sup>(59)</sup> Cartwright: Evolution and human behaviour, pp. 58 - 60.

إن الطريقة التي تنتقل بها المعلومات - سواء في بناء الخيلايا أو في عملية التكاثر - تبدي هي بعينها، على الأقل في المراحل الأولى، ذلك أن فحص بنية «الدنا» (كما في الشكل السابق) يُوضِع أنه إذا انقسمت سلسلتي «الدنا»، واحتفظت كل منهما بتتابع القواعد الخاصة بها، فإن كل سلسلة تنزع إلى تكوين لواب مزدوج آخر، وبذا نحصل على نسختين متطابقتين من اللواب المزدوج الأصلي(١٠٠). وهذه الطريقة للتضاعف الذاتي لا تعطينا فقط قطعتين من «الدنا»، وإنما تتضمن أيضاً أن تحوى كل قطعة نفس الرسالة بالضبط. وعلى هذا فإن «الدنا» ليس مجرد طريقة ملائمة لتخزين قدر أكبر من المعلومات، وإنما هو أيضاً طريقة فعالة لنسخها. فإذا ما جُرحت إصبعك فإن النسيج المصاب يرجع إلى نسخته الخاصة من «الدنا» الخاص بك كي تخبره بطريقة إصلاح العطب.... والبويضة المخصبة تحتاج بالطبع إلى مجموعتين من «الدنا» منهما تبدأ. والطفل الجديد يحصل على مجموعة واحدة من كل من الوالدين، وهاتان قد تعطيان نسختين مختلفتين قليلاً من المعلومات، ثم تمر النسختان إلى كل الأنسجة، حيث تعملان وفق ما جاء بهما تبعاً لقواعد السيادة والتنجي التي كشف عنها «مندل» (١١)، وإلى تبييان ذلك بشي من التقمييل:

# ١٣ - كيف تُستخدم المعلومات في بناء الخلايا: ترجمة اللغة ،

(۱-۱۳) - لابد أن يكون للدنا ميكانيزم خاص يمكن عن طريقه ترجمة البيانات المشفرة في تتابع إلى فعل، أي لتزويد الخلية بالمعلومات اللازمة لإنتاج جزيئات أخرى أكثر ملامة لصناعة العظام والأعين والشعر وغيرها. وأهم هذه الجزيئات هي البروتينات Proteins. والبروتينات عبارة عن سلاسل طويلة من الوحدات الكيميائية تُسمى الأحماض الأمينية من الوحدات الكيميائية تُسمى الإحماض الأمينية فناك فقط عشرون الرغم من وجود آلاف الأنواع من البروتينات، إلا أن هناك فقط عشرون

<sup>(60)</sup> Ibid. P. 60.

<sup>(</sup>٦١) وليام بينز: الهندسة الوراثية، ص ٣٠.

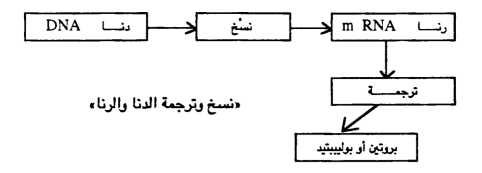
حمضاً أمينياً في الكائنات العضوية، ينتج عن تفاعلاتها المختلفة تلك الأنواع العديدة من البروتينات. وتُعرف هذه السلاسل الطويلة من الأحماض الأمينية - أي البروتينات - باسم البولبييتيدات Polypeptides. وقيد رأينا من قيل كبيف أن المعلومات على لولب «الدنا» المزدوج هي في شكل لغة من أربع صفات: أ، ث، ج، س. والآن، إذا كانت كل قاعدة - أو حرف - هي شفرة لحمض أميني واحد، فسوف يكون لدينا فقط أربع إمكانات لنقل الشفرة، وإذا كان كل زوج من القواعد (مثل أ ث، س ج ... إلخ) هو شفرة لحمض أميني واحد أيضاً، فسوف يرتفع عدد الإمكانات إلى  $(3)^{7} = 17$ ، أما إذا التمأت ثلاث قواعد (مثل أ أ أ، س س ج، ج س أ ... إلخ) كشفرة لكل حمض أميني، فسوف يكون لدينا  $(3)^7 = 76$  من الإمكانات. ولقد اتضح أن هذا التأليف الثلاثي من قواعد الدنا - والذي أطلق عليه اسم «الكودون» Codon - يمثل الحد الأدنى من التألفات القاعدية اللازمة لحل شفرة العشرين حمضياً أمينياً، ومن ثم فإن الحمض الأميني الواحد قد يُشفر له أكثر من كودون. وفضالاً عن ذلك فإن هذه الشفرة الثلاثية تسمح أيضاً بمعلومات التشغيل التي ترافق التركيبات المختلفة داخل الخلية مثل إبدأ - توقف ... إلغ(١٣).

(۱۳–۲) - ثمة ميكانيزم إذن بالخلية يقوم بترجمة الكوبونات على الچين إلى سلسلة من الأحماض الأمينية، سلسلة تنطوى على نفسها لتشكل البروتين الذي يُشفر له الچين، وذلك بأن يُنسخ الچين على حمض نووى آخر داخل النواة لا يختلف كثير عن «الدنا» هو «الرنا» (أو حمض الريبونكليك الرسول (Messenger ribonucleic - m RNA acid)، ثم يُشذّب ليخرج إلى السيتوبلازم خارج النواة، حيث يترجم إلى السلسلة النظيرة من الأحماض الأمينية وفقاً للغة الثلاثية كما في الشكل التالي(١٢):

<sup>(62)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 62.

<sup>(63)</sup> Ibid.

وأيضا: أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ٣٠.



ولقد تبين أن هناك حوالى من ٨٠,٠٠٠ إلى ١٠٠,٠٠٠ چين فى كل خلية إنسانية، ولكن ليست كل مناطق «الدنا» فى أية خلية هى بمثابة شفرات للبروتينات، بل إن هناك مناطق أخرى غامضة تبدو وكأنها لا تفعل شيئاً بالمرة، ولذا تسمى أحياناً «خردة الدنا» "Junk DNA"، أو – كما يُسميها علماء الچينات – الإنترونات Introns (أنظر الشكل). وتصل نسبة المناطق غير المشفرة فى «الدنا» الإنسانى إلى حوالى ٩٥٪، فى حين يتبقى فقط ٥٪ من المناطق تقوم بوظائف نفهمها حالياً(١٤).



«مناطق غير مشفرة في دنا الإنسان»

(۱۳–۳) – والواقعة الجديرة بالاعتبار حول الـ ٦٤ كوبون التي وصلنا الآن إلى حل الشفرتها، هي أنها لها نفس المعنى بالفعل في كل الكائنات العضوية، أي كما لو كانت كل الكائنات الحية تشترك في لغة عامة واحدة،

<sup>(64)</sup> Sudbury, P: Human Molecular gentics. Addison- Wesley. London, 1998, Quoted by Cartwright, Op. Cit, pp. 61 - 62.

ومن ثم فإن الخلايا البكتيرية في المعامل يمكن أن تُترجم الرسائل الچينية من الخلايا الإنسانية، وبالعكس. هذه المطابقة للمفردات الچينية هي ما يمكن الهندسة الوراثية Genetic engineering أن تفعله، وهي تتضمن أيضاً أن الشفرة لابد وأن تكون قد أنجزت في وقت مبكر من مسيرة التطور. وبفحص تشابه تتابعات الحمض الأميني في البروتينات في أنواع مختلفة، يمكننا أن نقف على التشابهات القائمة بين دناها، ومن ثم – وبقليل من الفروض – يمكننا أن نقف على كييفية تسلسلها بدقة عبر الزمن التطوري. إن الهيموجلوبين النوبين الموسود والدجاج الهيموجلوبين الأمينية في قرد نمطي، والضفادع. والترتيب الدقيق لأحماض الهيموجلوبين الأمينية في قرد نمطي، يختلف فقط بنسبة ه ٪ عن ترتيبها في البشر، بينما يختلف في الدجاجة بنسبة ه ٣٪ تقريباً. وهذا دليل قوي على التطور (١٠٠).

١٤ - كيف تنتقل المعلومات إلى النسل من خلال عملية التكاثر الجنسى: تدفق المعلومات .

(۱-۱٤) – لاشك أن قدرة الخلايا على تخزين المعلومات بالدنا هى موضع حسد من قبل صانعى الحاسبات الآلية Computers، فعلى الرغم من استحالة رؤية الخلايا بالعين المجرد، إلا أن كل خلية تحتوى حوالى ثلاثة أمتار من «الدنا»، وإذا تضخمت الخلية لتصل إلى حجم «النقطة» على هذه الصفحة، فسوف يصل طول الدنا بداخلها إلى حوالى ١٥٠ متر، وهو امتداد يحتاج إلى حوالى ٣ بليون زوج قاعدى(١٦٠). وقد رأينا من قبل كيف ينزع «الدنا» إلى نسخ نفسه أكثر من مرة، إما لانقسام الخلية في كائن عضوى ما، أو لتشكيل قواعد لكائن عضوى جديد. فالدنا داخل نواة الخلية مُحاط عادة بمجموعات من البروتينات، ويوجد كالياف Fibres منتشرة رفيعة للغاية

<sup>(65)</sup> Cartwright, Op. Cit, p. 63.

<sup>(66)</sup> Ibid.

تصعب رؤيتها، وعندما تتأهب خلية ما للانقسام، تلتف الألياف حول نفسها لتتحول إلى بنى متميزة هى الكروموسومات(٢٠). وعدد الكروموسومات ثابت فى كل نوع من أنواع النباتات والحيوانات، فعددها فى خلايا جسم الإنسان مثلا ٢٦ كروموسوماً، وفى خلايا جسم نبابة الفاكهة ثمانية كروموسومات، وعدد الكروموسومات زوجى فى معظم الأحيان. وهى مختلفة الأشكال، ويوجد منها كروموسومان متشابهان فى الخلية الواحدة. وعند انقسام خلايا الجسم تصطف جميع الكروموسومات بجوار بعضها البعض عند خط استواء الخلية، ثم ينشطر كل كروموسومات بحوار بعضها البعض عند خلا مجموعة من الكروموسومات التى انشطرت نحو أحد قطبى الخلية، ثم تنقسم الخلية بعد الكروموسومات التى انشطرت نحو أحد قطبى الخلية، ثم تنقسم الخلية بعد ذلك إلى نصفين. وكل نصف يُصبح خلية مستقلة تحتوى على نفس عدد الكروموسومات الأصلية. وهذا النوع من الانقسام يُطلق عليه اسم الانقسام الميتوزى وذلك لبناء خلايا من خلاياك تكون قد انقسمت بعملية الانقسام الميتوزى، وذلك لبناء خلايا من خلاياك تكون قد انقسمت بعملية الانقسام الميتوزى، وذلك لبناء خلايا مديدة، أو لإصلاح الأعطاب فى بعض الخلايا الأخرى(٢٠).

(أى الخلايا التناسلية، وهي الحيوان المنوى Sperm في الذكر والبويضة Ovum الخلايا التناسلية، وهي الحيوان المنوى Sperm في الأنثى) فإن الخلايا المسئولة تنقسم بطريقة أخرى تُسمى الانقسام الميسوزى Meiosis. هنا يُصبح عدد الكروم وسومات في كل خلية من الخليتين الجديدتين نصف عدد الكروموسومات الموجودة في خلايا جسم الحيوان، إذ يصبح عددها في الحيوان المنوى للإنسان ٢٢ كروموسوماً وفي البويضة ٢٢ كروموسوماً أيضاً بدلاً من ٤٦. وفي ذلك حكمة كبرى، إذ عندما يتحد الحيوان المنوى بالبويضة لتكوين الخلية الملقحة أو «الزيجوت» Zygote

(67) Ibid.

(69) Op. Cit. p. 64.

<sup>(</sup>٦٨) يوسف عز الدين عيسي: التطور العضوي للكائنات الحية، من ٩٢.

يعود عدد الكروموسومات كما كان في خلايا الجسم فلا يظل يتضاعف إلى الأبد (٢٠).

وتُعرف الكروموسومات المسئولة عن تصديد نوع المواود باسم «كروموسومات الجنس» Sex Chromosomes ، ويُشار إليها عادة بالرمزين X, Y, والخلية الموجودة في جسم الأنثى تصتوى دائماً على زوج من كروموسومات X, بينما تحتوى الخلية الذكرية على الزوج Y, Y, ويُعتبر هذا الاختلاف الفارق الأساسى بين الجنسين، وحيث أن جميع الخلايا التناسلية المحتجزة في جسم الأنثى تحتوى على الزوج XX, فإن عملية الانقسام الميسوزى تؤدى إلى ظهور خليتين تحتوى كل منهما على كروموسوم X, ولكن الميسوزى تؤدى إلى ظهور خليتين تحتوى كل منها على كروموسوم X وأخر Y, المانت خلايا الذكر التناسلية تحتوى كل منها على كروموسوم X وأخر Y, فإن إنقسام الخلية يؤدى إلى خليتين، تحتوى الأولى على كروموسوم X, والثانية على كروموسوم Y. وعند حدوث التلقيح يتحد الحيوان المنوى مع والثانية على كروموسوم Y. وفي الحالة الأولى يكون المولود أنثى، وفي الحالة الثانية عن الزوج Y, Y.

(۱۶-۳) – ومن المعروف أن الذكر ينتج عدداً كبيراً من الحيوانات المنوية، ولكن لا تتكون عادة سبوى بويضة واحدة في الأنثى، ولا ينجح في الوصول إلى البويضة لتلقيحها سوى حيوان منوى واحد. والحيوانات المنوية المختلفة يوجد بها كروموسومات تحمل عناصر وراثية تختلف من حيوان منوى لآخر،

<sup>(</sup>٧٠) يوسف عز الدين عيسى: المرجع السابق، ص ٩٣.

بصح هذا علي البشر وجميع الثدييات، إلا أن الوضع يكون معكوساً في الطيور، حيث يكون
 للذكر كروموسمان متطابقان وللأنثي زوج مختلف منها.

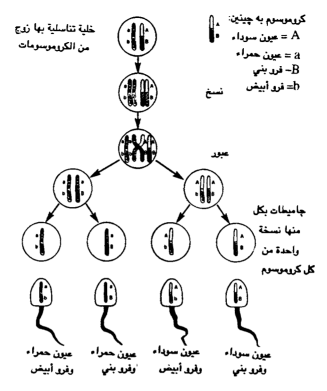
أنظر، چورج جاموف: بداية بلا نهاية (ترجمة محمد زاهر، الهيئة المسرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٠) حاشية ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٧١) چورج جاموف: المرجع السابق، ص ٢٣٨.

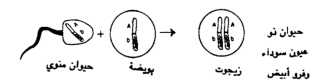
وكذلك البويضات المختلفة، ومن ثم تؤدى الصدفة دوراً كبيراً في تكوين الصفات الوراثية تبعاً للحيوان المنوى الذي أمكنه الوصول إلى بويضة الأنثى والاتحاد بها لتكوين الجنين. من جهة أخرى قد تحدث «طفرات» في عناصر الوراثة المحمولة على الكروموسمات (ف١١)، فيحدث تبعا لذلك تغيير في الصفات الوراثية ينتقل إلى الأجيال التالية، وعن طريق عملية الانتخاب الطبيعي للصفات المفيدة يتم التطور تدريجياً(٢٧).

وفى الشكل التالى وصف مبسط لعملية الانقسام الميسوزى لكائن عضوى بسيط، تحتوى كل خلية من خلاياه التناسلية على زوج واحد فقط من الكروسومات (تذكّر أن الخلية التناسلية لذبابة الفاكهة تحتوى على أربعة كروموسومات)، ويركز هذا الشكل على كيفية تكوين الحيوانات المنوية Spermatogenesis من خلال عملية الانقسام الميسوزى، لكن نفس الخطوات تحدث أيضاً في تكوين بويضات الأنثى Oogenesis. أما الشكل الذي يليه فيوضع كيفية اندماج چاميطين (حيوان منوى وبويضة) لإنتاج زيجوت مخصب(٧٣).

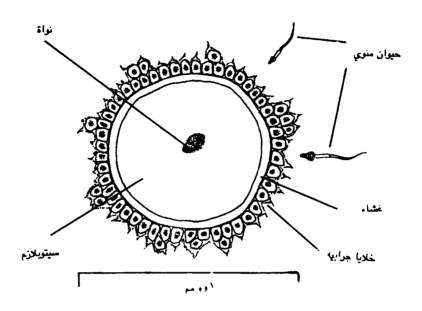
الدين عيسي المرجع السابق، ص ص ٩٣ - ٩٤ (٧٢) عيسف عز الدين عيسي المرجع السابق، ص ص ٩٤ - ٩٤ (٧٢) (73) Cartwright. Op Cit. pp. 65



«صورة مبسطة لعملية الانقسام الميسوزي وتكوين الحيوانات المنوية»



«تخصيب بريضة»



«الأبعاد النسبية لبويضة وحيوان منوي بشريين، حيث يظهر الفارق الكبير في الحجم بينهما»

ه١- وقبل أن نطوى صفحات هذا الفصل تنبغى الإشارة إلى أن ما شهدته الهندسة الوراثية من تقدم، لم يقف قطعاً عند حد تدعيم الداروينية وإن كان قد بدأ بها – بل لقد تعدى ذلك إلى آفاق لم نكن نتوقعها، آفاق تشهد بأننا قد دخلنا بالفعل عصر البيولوچيا بعد أن كنا نتغنى بعصر الفيزياء. فعلى الرغم من أن الجهد العلمى الذى بُذل فى البيولوجيا فى بداية القرن العشرين، كان أقل مما بُذل فى الفيزياء، فإن البيولوجيا تبشر بالتوصل إلى إكتشافات أكثر أهمية وأشد خطورة مما توصلت إليه الفيزياء، ليس فقط بسبب تأثير هذه الاكتشافات على حياتنا من خلال تطويرها للطب وخلق علم جديد فى مجال التغذية، وإنما أيضاً بسبب تأثيرها على مواقفنا وأرائنا حول طبيعة الحياة(١٠٠).

فى عام ١٩٧٥ كتب «ستانلى كوهين» S. Cohen – من كليسة الطب بجامعة ستانفورد – يقول: «إن المعالجة اليدوية للچينات تفتح إمكانية تركيب خلايا بكتيرية، خلايا يمكن أن تُنمَى بسهولة دون تكاليف باهظة، خلايا فى مقدورها أن تمثل مجموعة من المواد المنتجة حيوياً، مثل المضادات الحيوية والهرمونات، بل وحتى الإنزيمات، يمكنها أن تحول ضوء الشمس مباشرة إلى مواد غذائية أو طاقة يمكن استخدامها – بل وربما وفرت أيضاً قاعدة تجريبية لإيلاج معلومات وراثية جديدة إلى خلايا النباتات والحيوان»(٥٠).

وبالفعل، أصبح قطع وتطعيم «الدنا» في المعامل الآن هو الأساس الصناعة «البيوتكنولوجيا» Biotechnology المزدهرة بعالمنا اليوم. ومازالت إنجازات الهندسة الوراثية تتدفق ما بين اللعب الوراثي بالأجنة البشرية والتحكم العلمي في النظم الزراعية والعلاجية والتجارية، مصحوبة بمزيد من الضجة والصخب.

 <sup>(</sup>٧٤) ناهدة البقصمي: الهندسة الوراثية والأخلاق (سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (١٧٤)، يونيو ١٩٩٢) ص ٧٨.

<sup>(</sup>٧٥) ستيفاني بانشنسكي: هندسة الحيدة، العصر الصناعي للبيوتكنولوجيا (ترجمة أحمد مستجير، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٠) من ٥٥.

#### تعقيب:

١٦– حاولنا في هذا الفصل أن نُقدم عرضاً وافياً قدر الإمكان لنظريتي التطور العضوي عند كل من «لامارك» و«داروبن»، وإن كان تركيزنا قد انصب بصورة أكبر على الداروينية التي هي محور هذا الكتاب. فعلى الرغم من أنه لازالت هناك بقايا لاماركية في الفكر العلمي والفلسيفي المعاصر، الا أن الداروبنية كانت – ولازالت – هي الأكثر شهرة والأكثر التصاقاً بفكرة التطور البيولوجي، لاسيما بعد أن دءمتها النظرية التركيبية الحديثة بأبحاث رائدة في مختلف فروع السواوجيا، حتى لنذهب البعض إلى أن معظم علماء السواوجيا بعد «داروین» کانوا داروینیین أکثر من «داروین» ذاته!(<sup>۷۱)</sup>. کما حاولنا فی هذا العرض أن نتوخى الدقة والموضوعية اللازمتين لمثل هذه المسائل العلمية، فلم نرتد معطف العلماء لندلي بدلونا في موضوعات تستلزم ممارسة حية داخل المختبرات وخارجها، وإنما لجأنا إلى أقوال العلماء أنفسهم، سواء أكانت شروحاً أو تعليقات أو انتقادات للنظرية. وكان الهدف من ذلك أن ننظر فيما إذا كانت الداروينية - كنظرية علمية بحتة - مقبولة أم غير مقبولة، لا أن ننظر في قبولها أو عدم قبولها تحت ضغط اعتبارات سياسبة أو اجتماعية أو أخلاقية، لحقت بها وفُهمت من خلالها، فهذا أمرٌ نؤجله للفصول التالية. ويمكن إيجاز النتائج التي خرجنا بها من هذا الفصل من خلال النقاط التالية:

(١٦-١٦) – فكرة التطور فكرة شائعة وقديمة، تضرب بجنورها إلى ما قبل بدايات التفكير العلمى والفلسفى، وتعلو بفروعها فى شتى مجالات الفكر المعاصر، طبقها الإنسان على الكون بالإجمال، وعلى ما يحتويه من مواد سواء أكانت حية أم غير حية، كما طبقها على الأفكار، فردية كانت أم

<sup>(</sup>٧٦) أنظر: چوليان هكسلي: الإنسان في العالم الحديث (ترجمة حسن خطاب، مراجعة عبد الحليم منتصر، سلسلة الألف كتاب (٧٣)، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، بدون تاريخ) ص٢٩٣

جماعية، وعلى الأخلاق والعادات والبنى التنظيمية للمجتمعات والدول. ومن خلالها درس الحركة بإطاريها الزمانى والمكانى، وما بين الثبات والحركة تعددت الفلسفات ما بين قائل بالثبات والسكون، ومؤيد للحركة والتطور، وما بين مناد بانفصال التغييرات على المستويين العضوى وغير العضوى، ومثبت لاتصالها في شتى المجالات. حقاً أن «داروين» قد زودنا – بنظريته – بما يلزم من أدلة لدعم فكرة التغيير Bange والاتصال Continuity على المستوى العضوى، إلا أن هذه الأدلة ليست سوى دعماً جزئياً تقدمه البيولوجيا لتلك الفكرة الفلسفية التي وجبهت البحث الفيزيائي عبر مسيرته الطويلة بهدف فهم العالم الخارجي من حولنا ". لكن تحليل التغيير والاتصال – كما يشير «رسل» Russell (۱۹۷۰ – ۱۹۷۰) – ليس بمشكلة تأقى الضوء عليها الفيزياء أو البيولوجيا، بل هي مشكلة من نوع جديد، ذلك أنها تنطلق عادة من الفتراضات ميتافيزيقية، وربما تدعمها أو لا تدعمها الوقائع الجزئية للعلوم الختلفة (۱۸۷۰).

(۲-۱٦) – وليست نظرية التطور العضوى بتفسير لطبيعة أو أصل الحياة، وإنما هى تفسير نظرى لعملية التغيير والتطور بعد أن بدأت الحياة، ومثل هذه التفسيرات قد تكون ميكانيكية Mechanistic أو غائية Teleological أو حيوية Vitalistic، وقد تؤدى إلى الإيمان بوجود خالق قادر ومهيمن، أو قد تؤدى إلى الإلحاد وإنكار الألوهية، ومن ثم فإن قبول فكرة التطور في حد ذاته لا يفرض علينا فلسفة بعينها عن الحياة أو تفسير بعينه

<sup>\*</sup> لمزيد من التفاصيل حول الاتصال البيولوچي، أنظر، يوسف عز الدين عيسي بيولوجيا الاتصال (مجلة عالم الفكر، المجلد العادي عشر، العدد الثاني، وزارة الاعلام، الكريت، ١٩٨٠) ص ص ١٣ وما بعدها.

<sup>\*\*</sup> أنظر كتابنا: الاتصبال واللاتناهي بين العلم والفلسفة (منشأة المعارف ، الإسكندرية، ١٩٩٨) الفصل الثالث.

<sup>(77)</sup> Russell, B: Our Knowledge of the external world, Routtedge Inc, London and N.Y. 1993, p. 26.

انشأة الكون وما يجرى به من حوادث، وإنما تتعدد الخيارات أمامنا، فلا نفقد اعتقاداتنا الدينية ولا نحيد عن ميولنا الفطرية والفلسفية إذا ما نظرنا إلى التطور مثلاً كعملية تجرى داخل النوع، ويقف وراعها إله قادر وحكيم. إن الانتخاب الطبيعى مثلاً لا يخلق التباينات بين الأنواع، بل هو ميكانيزم مقترح لعملية التطور، ومن المعقول أن نقول أنه يعمل لغاية لا يعلمها إلا الخالق وحده، وعلينا تأملها واستنباط حكمتها كما أمرنا.

(١٦-١٦) - معنى ذلك أن الداروينية ليست سوى إحدى نظريات التطور. وكونها نظرية يعنى أنها مجرد نموذج مقترح، ممكن ومحتمل. فليس هناك ما يمكن أن نسميه النموذج المثالي ideal model أو الكامل Complete في العلم، بل إن كل نموذج هو عُرضة للتغيير أو التعديل، وإلا ما كان نموذِهاً علمياً (٧٨). لاشك أن هناك الكثير من أوجه الدعم لفكرة التطور بالانتخاب الطبيعي، لكن هناك أيضاً من الانتقادات ما لم يلق رداً حاسماً. من ذلك مثلاً ما يُعرف بميول التكوين المستقيم للكائن العضوى Orthogenetic Trands، أى تلك الميول التطورية التي تستمر لفترة زمنية طويلة، وفي خط مستقيم دون وظيفة وأضحة يعمل عليها الانتخاب الطبيعي. وأبرز مثال لذلك المخ الإنساني، فالمخ - كما يشير «والاس» - أداة تطورت مقدماً أو على نحو سابق على حاجات مالكتها، إذ اكتسب قدرات لا يكن أن تُمارس في البيئة البدائية المفترضة لأشماه البشر، كقوة بناء الأنساق النظرية مثلاً، ولا بمكن تفسس هذا التطور على أساس الانتخاب الطبيعي، لأن هذا الأخير يجرى فقط على القدرات التي هي بالفعل ممارسة لكي تُعطى ميزة للأفراد في الصراع على البقاء، ومن هنا إتجه بعض العلماء إلى افتراض وجود ميكانيزم مختلف لعملية التطور، في حين اتجه «والاس» – مخالفاً لداروين – إلى أن «الذكاء السامي قد وجه تطور الإنسان في اتجاه محدد، ولغرض خاص، تماماً كما

<sup>(</sup>٧٨) أنظر كتابنا: النموذج العلمي بين الخيال والواقع (منشأة المعارف، الإسكندرية، ٢٠٠٠).

يستطيع الإنسان أن يُوجه تطور العديد من أشكال الحيوانات والنباتات التي نقوم نتربنتها «(٢٩).

(١٦-٤) الداروينية إذن كنظرية علمية قد تكون مقبولة أو غير مقبولة، لكن قبولها هو الأقوى والأرجع بين معاصرينا من العلماء والفلاسفة، أما أبعادها السياسية والاجتماعية والأخلاقية والدينية فترجع من جهة إلى تلميح داروين إلى سلسلة النسب الإنسانية، وتأكيده على أن الإنسان والقرد من المحتمل أن يكون لهما سلف مشترك، وترجع من جهة أخرى إلى مقولتى «الصراع من أجل البقاء» و«البقاء للأصلح»، وهما من المقولات التي وجدت صدى لدى بعض منظرى النظم الإنسانية المختلفة، فدفعت بالداروينية إلى منعطف جديد.

(79) Beckner: Darwinism, Op. Cit. p. 300.

# الفصل الثانى الداروينية الفلسفية

١٧- ناقشنا في الفصل السابق نظرية التطور العضوي للكائنات الحية عند «داروبن» كنظرية علمية بحتة. ونعمد الأن إلى مناقشية أهم جوانيها الفلسفية، سواء منها ما كان متعلقاً بالمنهج، أو ما كان متعلقا بالدين والمتافيزيقا، فضيلاً عما نشأ عنها أو تأثر بها من فلسفات عملت على توجيه وتحديد رؤية الإنسان لذاته والعالم من حوله. ويأتي هذا الفصل كحلقة وسط بين فصل أول عرضنا فيه لنشأ الداروينية العلمية وتطورها، وفصل تال نعرض فيه للممارسات الاجتماعية والسياسية والأخلاقية الناجمة عنها. فما كان لهذه الممارسات أن تبدأ دون أطر نظرية تُمطّ عليها الحقائق التجريبية مطاً، لتُناسب هذه الأطر قسراً وتعسفاً. وهكذا وجدنا «فريدريك نيتشه». F. Will to مثلاً بعتنق مبدأ إرادة القوة (١٩٠٠ – ١٨٤٤) Neitzsche power، في حين يُفرد «سيجموند فرويد» S. Freud ، في حين يُفرد غريزة الجنس بالتمديز، بينما يُعلى «كارل ماركس» K. Marx – ١٨١٨ ١٨٨٣) من شأن الغريزة الاقتصادية، ... الخ، حتى لقد أصبح لدينا - في مجال الفكر - أكثر من «بروكرست» ، ذلك الذي تحكي الأساطير أنه كان يتصدى للمسافرين فيأسر الواحد منهم ويضعه على سريره، فإن كان الرجل أقصير من السرير مطِّ أطرافه ليصبح بطوله، وإن كان أطول قص ما زاد منه(١)، لكن السُرُر هذه المرة هي النظريات التي تنطلق من - وتعهمل على تفسير - فكرة التطور، أما ضحاياها فهي الوقائع التجريبية لعلوم الحياة، ومن ثم فالإنسان المعاصر بصفة عامة.

<sup>(</sup>۱) أنظر إرنست كاسيرر. مقال في الإنسان، مدخل إلي فلسفة الحضارة الإنسانية (ترجمة إحسان عباس، مراجعة محمد يوسف نجم، مؤسسة فرانكلين المساهمة للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٦١) ص١٦

من جهة أخرى نستطيع القول أن كتاب «داروين» «أصل الأنواع» كان فاصلاً بين عصرين ثقافيين، عصر ثقافي قبله يتصور العالم سكونياً ثابتاً، وعصر ثقافي بعده – يمتد حتى يومنا هذا – يجعل حقيقة العالم تغيراً وتطوراً وحركة. فإذا ما وضحت لنا هذه الحقيقة، فقد وضحت بالتالي المبادئ الأساسية التي تقوم عليها ثقافتنا القائمة(٢).

### أولاً: الكوزمولوچيا الداروينية.

10 الكوزم ولوچيا (أو علم الكون) Cosmology فرعٌ من الفلسفة ينصب على دراسة أصل الكون وبنيته. ويأتى في مقابل الأنطولوچيا (أو علم الوجود) Ontology، الذي يدرس السمات العامة للواقع Reality – طبيعية كانت أو خارقة للطبيعة Supernatural، كما يأتى أيضاً في مقابل فلسفة الطبيعة، التي تبحث في القوانين الأساسية للطبيعة، وعملياتها، وتقسيمات موضوعاتها، وإن كان من الصعب تحديد مجال الدراسة في كل فرع من هذه الفروع بحيث لا تتداخل موضوعات البحث فيما بينها(٢).

وتكمن قيمة أية كوزمولوچيا في قدرتها على تقديم إطار زمكاني Spatio- temporal مقنع لحوادث الطبيعة، يعتمد على وقائع العلم التجريبي من جهة، وعلى نتائج البحث الميتافيزيقي من جهة أخرى، ومن ثم يصعب فصل العلم عن الفلسفة في هذا البحث المعرفي الهام(1)، هذا فضلاً عن أن الرؤى الكوزمولوجية ليست قصراً على الفلاسفة فحسب، بل إن العلماء أيضاً – في أية حقبة تاريخية – يشتركون بالمثل في مجموعة عامة من الرؤى حول طريقة عمل الأشياء وتكونها في الزمان والمكان، مع اختلافهم بالطبع حول نقطة أو أخرى بدرجة ما. هذه الرؤى العامة، بقدر ما تهتم بالمادة العلمية

<sup>(</sup>٢) زكي نجيب محمود: من زاوية فلسفية، ص ٢١٨.

<sup>(3)</sup> Runes: Dictionary of philosophy. Op.Cit. item "Cosmology", p. 85.

<sup>(4)</sup> İbid.

المتخصصة لعلم نوعى ما، وبقدر كونها ناجمة عن ممارسة المنهج العلمى السليم، تنطلق أصلاً من اعتقادات ميتافيزيقية، ولذا تُسمى الكوزمولوجيا العلمية Scientiffic cosmology<sup>(a)</sup>.

على أن هناك أختلاف سيمانطيقى واضع بين صياغة القضايا الكوزمولوجية العامة من جهة، وصياغة القضايا التجريبية العادية للعلوم النوعية من جهة أخرى، فهذه الأخيرة تقبل التحقيق Verification أو التكذيب Flasification التجريبي، سواء بطريق مباشر أو غير مباشر ومن ثم يمكن القول أنها صادقة أو كاذبة وفقا لما تكشف عنه الملاحظات

(5) Beckner: Darwinism, Op. Cit, p. 302.

السيمانطيقا Semantics (أو علم الدلالات) فرع من ثلاثة فروع رئيسية لفلسفة اللغة، ويعني بدراسة دلالة أو معاني الكلمات والجمل وتطورها. أما الفرعين الأخرين فهما: «علم التراكيب» Syntax ويعني بدراسة قواعد التركيب النحوي والمنطقي الصحيح لجمل وقضايا اللغة، و«علم أفعال الكلام» Pragmatics ويهتم بدراسة الآثار الإجرائية الناجمة في الواقع عن استخدام اللغة.

See: Martinich, A.P. (ed): The philosophy of Language, Third edition, Oxford University Press. Oxford & N.Y, 1996, p. 4.

<sup>\*\*</sup> أكد الوضعيون المناطقة Logical positivists علي مبدأ إمكان التحقيق Verifiability كمعيار لصدق القضية العلمية واكتسابها معني. ويُعرف المبدأ في صياغته المبكرة باسم «مبدأ إمكان التحقيق بالمعني القوي»، إذ يُقرر أن معني قضية ما هو إمكان تحقيقها تحقيقاً تجريبياً مباشراً أو غير مباشر. ولكن تبين أن هذه الصياغة لا تصمد أمام النقد، فجات بعد ذلك صياغتهم لبدأ إمكان التحقيق بالمعني الضعيف، ووفقاً له لا يمكن تحقيق قضية ما تحقيقاً ناماً محدداً، وإنما يمكن فقط أن تكون موضع تدعيم Confirmation ومن ثم يكفي لتحديد معناها أن يكون من المكن أن ترتبط بمجموعة قضايا أخري تؤيدها وتدعمها بدرجة ما أما مبدأ القابلية للتكذيب ٢٩٠٤ / ١٩٩٤ ققد ١٩٩٤ كبديل لمبدأ إمكان التحقيق، فعلي الرغم من وجود عدد لا متناه من الشواهد التي يمكن أن تدعم تعميماً ما، إلا أن مثالاً سلبياً واحداً يكفي لنقض هذا التعميم، ومن ثم يصبح التكذيب معياراً أصيلاً لصدق أو كذب القضية العلمية التجريبية، ومميزاً لها عن غيرها.

لمزيد من التفاصيل، أنظر

<sup>-</sup> محمود فهمي زيدان. في فلسفة اللغة (دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٥) ص من ١٢١ وما بعدها

والتجارب داخل المختبرات وخارجها. أما القضايا الكوزمولوجية فعلى العكس من ذلك لا تقبل التحقيق أو التكذيب، فلا نقول أنها صادقة أو كاذبة، وإنما نقول أنها مقبولة أو غير مقبولة وفقا لما تسهم به من قوة تفسيرية تشبع رجل العلم إزاء مجموعة من الوقايع الملاحظة، وهكذا فإذا قلنا مثلاً أن «الصفات المكتسبة ليست متوارثة»، فهذه قضية تجريبية تحتمل الصدق وتحتمل الكذب، أما إذا قلنا أن «الطبيعة ليس بها قفزات Jumps أو فجوات Gaps»، فهذه قضية كوزمولوجية لا تقبل التحقيق أو التكذيب، ولكن يمكن تأويلها من قبل العلماء بمعان مختلفة، كأن تعنى مثلاً في مجال الفيزياء أن حوادث الطبيعة وحركاتها متصلة في الزمان والمكان، أو كأن تعنى في مجال البيولوجيا أن التطور تدريجي ومتصل، أو أن الفجوات الظاهرة بين الأنواع الحية يمكن أن نملاها إذا ما تأملنا الأنواع المختلفة عبر آماد تاريخية كافية، وهكذا(١).

وتمثل القضية السابقة عن الطبيعة محور الكوزمولوجيا الداروينية، والمدخل الأساسى لفلسفة داروين ومنهجه في صياغة نظريته.

أ- فرض التطور (المتصل البيولوجي) : Biological Continuum

۱۹- لم تنبع نظرية «داروين» في التطور العضوى من فراغ، وإنما مهدت لها ودعمتها اعتقادات ميتافيزيقية قبلية تشربها «داروين» من قراءاته العلمية السابقة، لاسيما أثناء رحلته البحرية على ظهر سفينة الأبحاث «بيجل»، حيث قرأ كتاب «مبادئ الچيولوجيا» لصديقه الچيولوچي الاسكتلندي «تشارلز ليل» (ف ۲-۱)، والذي كان بمثابة تطبيق مبكر لفكرة التطور في العصر الحديث.

في هذا الكتاب تبنى «ليل» منذهب الاطراد في حوادث الطبيعة

محمد محمد قاسم: كارل بوبر - نظرية المعرفة في ضوء المنهج العلمي (دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية ، ١٩٨٦) ص ص ١٦٣ وما بعدها.

<sup>-</sup> Alston, W.P.: Philosophy of Language, Prentice- Hall, INC, Englewood Cliffs, N. J. 1964, pp. 69 ff.

<sup>(6)</sup> Beckner: Op. Cit. p. 302.

Uniformitarianism، مؤكداً أن الطبيعة تعمل دائماً وفي كل مكان بنفس أنواع القوانين، وأن الأرض – كما نجدها الآن – ليست نتيجة لسلسلة من الكوارث كما كان يعتقد بعض العلماء وقتئذ (ف١٠)، وإنما نتيجة لعمليات چيولوچية تدريجية مرت بها عبر فترات زمنية طويلة ولا زالت تمارس تأثيرها، وهو ما تشهد به عمليات الترسيب المستمرة في القشرة الأرضية. ولقد كان هذا الاعتقاد المبدئي باعثاً قوياً أمام «داروين» للنظر إلى الطبيعة العضوية كنتيجة لعمليات تاريخية (١٠).

ويعنى ذلك أولاً ضرورة الاهتمام بالمجرى الزمنى الضارب في أعماق الماضى والمتدفق دوماً إلى الأمام، كما يعنى ثانياً أن هناك تغييرات تدريجية ومتصلة في بنية الكون ومكوناته، تصاحب المجرى الزمنى وتمضى قدماً نحو مستويات أعلى وأرقى. ومن هنا جاء تأكيد «داروين» – ومعه معظم علماء التطور – على الارتباط الوثيق بين فكرتى التغيير والتقدم، بمعنى أن الوضع السائد في أي نسق من الأنساق – الحية وغير الحية، إنما نشأ نتيجة لتغيير دائم ومستمر من حالة أولية بسيطة إلى حالة أكثر تعقيداً وكمالاً عبر عدد لا حصر له من المراحل المتوسطة(١٠).

٧٠ هناك إذن تغييرات متتالية ومترابطة في الطبيعة العضوية تُمثل متصلاً بيولوجياً لا فجوات فيه، متصل ينتج عنه توالي الأجيال وتنوعها دون أن تفقد الصلة الرابطة بينها، ولقد أصبح هذا الاعتقاد بعد نشر «داروين» لكتابه «أصل الأنواع» جزء أساسياً من كوزمولوجيا كل دارويني، بل واكتسب معنى أعمق مما قال به «ليل»، إذ لم يعد التغيير يعنى فقط إعادة مزج مستمرة للمواد السابقة في الوجود وفقاً لقوانين فيزيائية ثابتة، بل أصبح يعنى أيضاً أن المواد نفسها عُرضة للتغيير والتحول، ومن ثم فإن انتظامات يعنى أيضاً أن المواد نفسها عُرضة للتغيير والتحول، ومن ثم فإن انتظامات

<sup>(7)</sup> Ibid, pp. 301 - 302.

<sup>(8)</sup> Ibid, p. 302.

جديدة اسلوك الكائنات الحية تحل محل القديمة، الأمر الذي يلزم عنه أن قوانين الطبيعة بدورها عُرضة التغيير. إن بنى ونماذج السلوك لابد إذن وأن تكون مشروطة تاريخياً، وهذا هو الوجه الكوزمولوچي لوجهة النظر المنهجية الأكثر تمييزاً بعد «داروين»، أعنى الإصرار على فحص الأصول Origins، وزد الأشياء – الحية وغير الحية، بما فيها الإنسان – إلى مصادرها الأولى البسيطة التي تلفى الفوارق الشكلية والتكوينية فيما بينها. وعلى حين كانت البيولوجيا قبل «داروين» تعمل غالباً وفقاً لوجهة النظر القائلة بوجود نموذج أولى Archetype لكل كائن حي، وعلى حين ولع علماء المورف ولوجيا العضو المثالي الماء الشكل الخارجي للحيوانات والنباتات) بوصف الكائن الفقري Ideal organ أو الرخوي المحتوانات النباتات) بوصف الكائن الفقري Vertebrate أو الرخوي المائن الفقري الدفة عن هذا التوجه، وأن يدفع بعلماء البيولوجيا نحو تصور الكائنات الحية برمتها كأعضاء في شجرة عائلية ضخمة متطورة، تحوى فروعاً مختلفة ومتباعدة، لكنها تنتمي في الماضي البعيد إلى أصل تحوى فروعاً مختلفة ومتباعدة، لكنها تنتمي في الماضي البعيد إلى أصل واحد(ا).

۱۲- ومع أن الشك قد بدأ يتسرب إلى نظرية «داروين» في التطور بالانتخاب الطبيعي مع أوائل القرن العشرين، لاسيما بعد أن أثبت علماء الوراثة وجود «الإفتجاءات» أو «الطفرات الچينية» - التي تؤكد أن التغييرات الوراثية ليست تدريجية كما ذهب «داروين»، وإنما تسير بقفزات واسعة - إلا أن الأبحاث اللاحقة في علم الوراثة، وما صاحبها من تطويرات ضخمة لأجهزة القياس، عادت لتؤكد مرة أخرى أن التغييرات الوراثية لا تسير بخطى واسعة، وإنما بخطى وئيدة يصعب في الغالب اكتشافها إلا بوسائل متناهية في الدقة(۱۰). حقا أن هناك قفزات أو طفرات چينية مفاجئة يمكن ملاحظتها

<sup>(9)</sup> Ibid. p. 303.

<sup>(</sup>١٠) چوليان هكسلى: الإنسان في العالم الحديث، ص٢٧٢، ص ٢٨٠.

على المدى البعيد في مسيرة التطور، إلا أنها في الواقع لا تعدو أن تكون قفزات صغيرة للغاية، تنم عن اتصال غير محسوس بين مجموعة من الأسباب ونتائجها، وهو ما يؤدى إلى تدفق معلومات جديدة إلى الأجيال التالية، ومن ثم نشاة أنواع جديدة عبر فترات زمنية طويلة، وبطريقة تعلو على الإدراك الحسى المباشر (ف١٢، ١٣، ١٤).

من جهة أخرى لم يكن «داروين» جاهلاً بظواهر التغييرات المفاجئة التى تعبر عن قفزات واسعة يمكن ملاحظتها مباشرة داخل النوع، لكن هذه «الألعاب الرياضية» – كما كان يُسميها – لم تكن تؤدى في نظره إلا إلى مسوخ عاجزة عن الاستمرار في البقاء عن طريق التوالد، ذلك أن العضو في أي كائن حي – لن يؤدي إحدى الخدمات، ولن يعمل عليه الانتخاب الطبيعي إلا إذا قام بوظيفته. فإذا نما مثلاً التركيب الدقيق لشبكية العين وتعقد بقفزة مفاجئة، فإن هذا التقدم سيدعو إلى اضطراب الرؤية بدلاً من أن يواتيها، طالما أن المراكز البصرية الأخرى لم تتعرض للنمو في خط مواز زمنياً، بحيث يكون هناك تكامل بين مختلف أجزاء العضو البصري. ولما كانت التغييرات «عرضية»، فمن البديهي جداً أنها لن تتفق لكي تحدث في جميع أجزاء العضو في أن واحد، بحيث يستمر هذا العضو في أداء وظيفته، أما التغيير غير المحسوس فعلي العكس من ذلك لن يعيق العضو عن أداء وظيفته، وذلك لانه طفيف جداً، ومن ثم فإنه – في حالتنا هذه عن الشبكية مثلاً – لترتفع بالإبصار إلى درجة أسمى من الكمال(١٠).

وربما كان أصعب ما وُجّه لداروين من انتقادات في هذا الشأن هو كون التغييرات «عرضية»، بمعنى أنها تنشأ عن طريق الصدفة. فإذا كان التغيير

 <sup>(</sup>١١) هنري برجسون: التطور الخالق (ترجمة محمد محمود قاسم، مراجعة نجيب بلدي، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٤) عن ص ٦٣ – ٦٥.

غير المحسوس - الذي أكد عليه «داروين» - لا يعوق العين عن أداء وظيفتها، فإنه لا يساعدها على ذلك أيضاً، مادامت التغييرات المكملة له لم توجد بعد، ومن ثم كيف يستمر هذا التغيير في البقاء عن طريق الانتخاب الطبيعي؟ هنا لابد وأن ننظر - طوعاً أو كرهاً - إلى هذا التغيير الطفيف كما لو كان عنصراً مدخراً لدى الكائن الحي، يحتفظ به لفائدة ما في المستقبل، وهو فرض يتنافى إلى حد كبير مع مبادئ «داروين» (١٦).

٢٢- لكن هذا الفرض من جلهة أخرى بتفق ومقولة الاتمال Continuity، تلك التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بمقولة السببية Causality. فإذا كنا نُسلم باتصال الحركات في الزمان والمكان، فمن الطبيعي أن نسلم أيضاً باتصال الأسياب بنتائجها، وهذه الأخبرة ترمى قطعاً إلى غاية ما، وتقف وراءها يلاشك قوة مثالية لها حكمتها، وقبل ذلك قدرتها على حفظ النظام البادي في الكون – وما القول بالقفزات العرضية المفاجئة إلا نتيجة لقصور أجهزتها في القياس، ومن ثم جهلنا بدقائق المتصل السببي ومراحله المتوسطة اللامتناهية العدد في الزمان والمكان. إن مبدأ الاتصال - كما ذكرنا من قبل (ف ١٦ -١، ١٨) - هو مبدأ ميتافيزيقي مجرد، يعني في أبسط معانيه الرياضية وجود حد ثالث بين أي حدين في أية متسلسلة تامة الترتيب. وعلى هذا فإن التغيير المتصل يعنى إمكانية الحصول على حدود جديدة دائماً، وبالتالي إمكانية الانقسام اللامتناهي لأي متصل، سواء أكان زمانياً أو مكانياً أو حركباً (١٣). لكن الإنسان - وهو كائن متناهى يتسم بقدرات تجريبية محدودة - لا يمكنه تقسيم أي شيئ إلى ما لا نهاية. فلا يمكننا مثلاً قياس طول جسم ما بدقة مطلقة، وإنما نقترب دائماً من الطول الحقيقي له بأكثر أو أقل مما يوجد بالفعل، وبالمثل لا نستطيع الزعم بأن ما نتعامل معه تجربيناً. من نقاط مكانية أو أنات زمانية هي بالفعل تلك النقاط أو الآنات «المثالية» التي

<sup>(</sup>۱۲) نفس المرجع، من ٦٥

<sup>(</sup>١٣) أنظر كتابنا الاتصال واللاتناهي بين العلم والفلسفة، ص ص ٢١ وما بعدها

تتحدث عنها النظريات الرياضية. ولو أردنا الدقة اللغوية في وصف إجراءاتنا العلمية لكان علينا أن نقول دائماً: «نلاحظ أن كذا هو كذا»، بدلاً من أن نقول أن «كذا هو كذا بالفعل»(١٤).

وهكذا فإن ما يدعوه الرياضى بالمتصل ليس صفة تجريبية ملاحظة اشئ ما، وإنما هو تركيب مفاهيمى محض يتجاوز حدود الإدراك الحسى، ويعلو حتى الآن على الأقل – فوق ما هو متاح لنا من إمكانات تجريبية(١٠). ولعل هذا بعينه هو ما أدركه «رسل» حين فرق بين نمطين مميزين من أنماط المعرفة: «المعرفة المباشرة» Acquaintance، و«المعرفة عن» About المعرفة، فالأولى تنجم عن الإدراك الحسى المباشر، أما الثانية فهى معرفة فرضية نستدل بموجبها من الإحساس على ما لا يقع في الإحساس. وما لا يقع في الاحساس هو ما يسميه «رسل» «المعطيات الحسية المكنة» يقع في الاحساس هو ما يسميه «رسل» «المعطيات الحسية المكنة» «توقعات الإدراك الحسي» (المعليات الحسية المكنة» متوقعات الإدراك الحسي، المعلنات الحسية المكنة، وهذه الإخيرة هي مصدر القول بالاتصال كمقولة تُشبع مطالب العقبل إزاء الواقع، وتعلو بمنطقيتها وقوتها التفسيرية فوق مقولة الانفصال، اللهم إلا إذا اتخذنا من التجربة أساساً وحيداً لمعرفتنا، وهو ما لا يتجلى في صياغة داروين لنظريته.

<sup>(14)</sup> Lucas, J. R.: Atreatise on Time and Space, Methuen & Co. LTD, London, 1973, pp. 26 - 27.

<sup>15)</sup> Cassirer, Ernst: Substance and Function & Einstein's theory of relativity. Both books bound as one. Dover publications. Inc. N. Y. 1953, p. 452.

<sup>(16)</sup> Russell: Our Knowledge of the external world. Op. Cit. p. 151.

<sup>(17)</sup> Collingwood, R. G.: An essay on metaphysics, A Gateway ed., Henry Regnery Co., Chicago, 1972, p. 258.

## ب- فرض التطور (منهج الهندسة العكسية):

#### Reverse engineering method

77 - ليس هناك منهج وحيد للعلم، وإنما تتعدد المناهج وتختلف بتعدد العلوم واختلاف طرقها في جمع البينات، وإجراء التجارب، وبناء النماذج، واختبار الفروض....، وإن كانت هناك سمة عامة ومشتركة بين كافة مناهج العلوم النوعية، ألا وهي ذلك التفاعل أو التأثير المتبادل بين النظرية Experience والتجربة والتجربة ومن ثم بين المجرد والعيني، الخيالي والحقيقي، المكن والواقعي.

ولعل أكثر المناهج نجاحاً في تبيان مثل هذا التأثير المتبادل هو ما نسميه «المنهج الفرضى الاستنباطى» Hypothetical deductive method، والذى ينطلق فيه الباحث عادة من فرضٍ ما – أو نموذج ما – بهدف تفسير ظاهرة جزئية أو مجموعة من الظواهر. ويعقب ذلك استنباط نتائج من هذا الفرض تكون بمثابة تنبؤات Predictions، يمكن أن تخضع للاختبار التجريبي المباشر أو غير المباشر. فإذا أثبتت التجربة نجاح هذه التنبؤات، أمكننا حينئذ قبول الفرض مؤقتاً، أى حتى تتجاوزه الوقائع التجريبية في مرحلة تالية من تطور أدوات البحث وأجهزة القياس. أما إذا أثبتت التجربة عكس ذلك، فعلينا في هذه الحالة تعديل الفرض أو رفضه، ومن ثم العودة إلى الخطوة الأولى لوضم فرض جديد (١٨).

على أنه إذا كان «الفرض» هو نقطة الانطلاق الأولى لهذا المنهج، إلا أنه لا يبدأ من فراغ، فإما أن تسبقه تعميمات وصلنا إليها بالاستقراء — Induction — واتخذناها كقوانين أو نظريات — لكنها لازالت في حاجة إلى مزيد من التفسير، وإما أن تسبقه — أو تواكبه — حركة بعث حسى للأفكار،

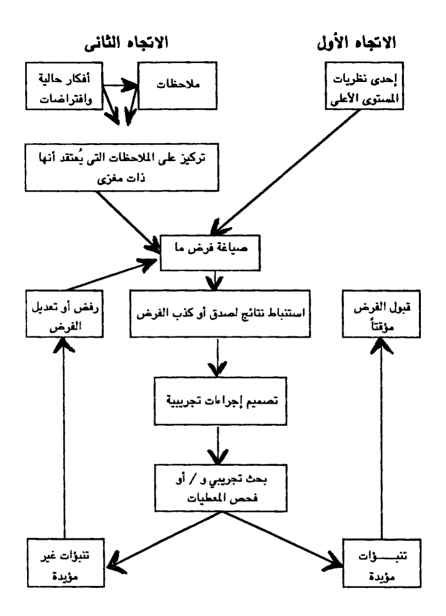
<sup>(18)</sup> Cartwright: Evolution and behaviour, P. 42.

نسميها تلميحات الطبيعة The hints of nature، وفي كلتا الحالتين يؤدى الخيال Imagination والحدس Intuition، بالإضافة إلى اعتقاداتنا القبلية، دوراً كبيراً في صياغة الفرض واستنباط ما يلزم عنه من نتائج(١٩).

٢٤ هناك إذن طريقان – أو اتجاهان – مميزان لصياغة الفرض العلمى في إطار المنهج الفرضى الاستنباطى، فإما أن نبدأ بما يُسمى «نظريات المستوى الأعلى» Higher - Level Theories، فنشتق منها فروضاً نوعية مساعدة، وإما أن تستغرقنا في البداية معطيات حسية مدعومة بأفكار عامة مُسبقة، فتأتى صياغتنا للفروض انعكاساً لها (كما في الشكل التالى)(٢٠).

<sup>(19)</sup> See: Copi, Irving M: Introduction to Logic, Macmillan pub. Co., Inc. N.Y & Collier Macmillan pub., London, 1982, Part three.

<sup>(20)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 43.



(المنهج الفرضى الاستنباطى بطريقيه المميزين ومراحلهما المترابطة)

وكمثال على الاتجاه الأول نأخذ من البيولوجيا الحديثة نظرية تنافس الحبوانات المنوبة Sprem Competition، فهذه الأخيرة هي إحدى نظريات المستوى الأعلى التي يمكن أن تُستخدم لاشتقاق فروض نوعية مساعدة. تقترح النظرية أن الأوجه الفسيولوجية للذكور، وسلوكياتهم التزاوجية، بمكن أن تُفهم من خلال ما هو معروف من أن الحيوانات المنوية لأكثر من ذكر – في بعض أنواع الحيوانات - من المحتمل أن تتواجد في نفس الوقت في الجهة التناسلية لأنثى ما. ومن هذه النظرية يمكن أن نشتق الفرض القائل بأنه إذا ما ازدادت حدة التنافس بين الحيوانات المنوبة، فإن الذكور تميل إلى إنتاج و – أو – قذف المزيد من المني. وهذا الفرض يمكن أن يختبر تجريساً، أما في نطاق نوع ما - وفي شروط متنوعة، أو بين أنواع لها عادات تزاوجية مختلفة(٢١). أما الاتجاه الثاني فنضرب مثالاً له بإحدى الفروض الجزئية لعملية التطور. فقد نلاحظ مثلاً – في الثقافات الغربية – أن النسباء أكثر إنفاقاً من الرجال على أبوات التجميل Cosmetics. ومن هذه الواقعة الملاحظة يمكن أن نشتق الفرض القائل بأن أبوات التجميل تعمل على تحسين مبورة المرأة ومبلاحيتها، ومن ثم جاذبيتها الرجل، الأمر الذي يعني أن استخدام أدوات التجميل هو إحدى مطاهر الانتخاب الجنسي(٢٢) (ف٥).

وفى العلوم الفيزيائية يُعرف هذا الاتجاه الثانى أحياناً باسم «منهج الارتداد» Retroduction، يقد استخدمه «نيوتن» Retroduction، يقد استخدمه «نيوتن» العام في الجاذبية Universal Law of (۱۷۲۷) مثلاً في صياغته لقانونه العام في الجاذبية gravitation (القائل بأن أي جسمين يتجاذبان فيما بينهما بقوة تتناسب طرداً مع مضروب الكتلتين، وعكساً مع مربع المسافة بينهما)، إذ جمع فيه بين ملاحظاته عن حركات الأجسام المختلفة، واعتقاداته القبلية بمبدأي السببية والاطراد في الطبيعة، بالإضافة إلى النموذج الإرشادي السائد

<sup>(21)</sup> Ibid. p. 42.

<sup>(22)</sup> Ibid, pp. 42 - 43

Prevailing paradigm قبل ذلك، أعنى قوانين «كبلر» Prevailing paradigm (١٥٧١) التى حددت بدقة رياضية كبيرة حركة الكواكب حول الشمس. وقد استطاع «نيوتن» من ثم أن يستنبط هذه القوانين – قوانين «كبلر» – من نظريته فى الجاذبية، مؤكداً صحتها ومفسراً إياها بطريقة عقلية مجردة (٢٣). أما فى نظرية التطور فيسمى هذا الاتجاه الثانى أحياناً «منهج الهندسة العكسية» Reverse engineering، بمعنى أن سمات أى كائن عضوى يمكن أن تكون دليلاً خلفياً على الوظيفة التى صمم من أجلها (٢٤).

٥٢- وفي مناقشاته المستفيضة الشرح براهين حدوث التطور، أرسى «داروين» للعالم العلمي مبدأ الاستدلال بالنسبة للعلوم التي تحاول أن تعيد تصوير الماضي. من بين المشاكل التي تواجه العلوم التاريخية هذه أن «العلم» لابد وأن يُحدد العمليات التي تقود إلى النتائج الملحوظة. ونتائج التاريخ ترقد من حولنا. لكن ليس في إمكاننا أن نلحظ مباشرة العمليات التي أنتجتها. فكيف نكون علميين بالنسبة للماضي؟. الإجابة هي أننا لابد وأن نُطور معايير نستدل بها على العملية التي لا يمكننا ملاحظتها، وذلك من النتائج التي حفظها الزمن. هذه هي المشكلة في نظرية التطور: كيف يمكننا من التشريح والفسيولوجيا والسلوك والتباين والتوزيع الجغرافي للكائنات الحية الحالية، ومن البقايا الأحفورية بالسجل الچيولوجي، أن نستدل على الطريق الذي سلكه التاريخ؟. لقد عالج «داروين» في كتابه «أصل الأنواع» مثل هذه النتائج التاريخية باقتدار مُقنع، ووضع قواعد الاستدلال للعلوم التاريخية (٥٠)، أما وسيلته في ذلك فقد كانت المنهج الفرضي الاستنباطي. لاسيما شقه الثاني

<sup>(23)</sup> Ibid, p. 44, and see for more detail: Luchhardt, C. G. & Bechtel, W.: How to do things with Logic, Lawrence Erlbaum associates, Inc., Publishers, Hillsdal, N. J. 1994, pp. 244 f.

<sup>(24)</sup> Cartwright. Op. Cit. p. 44.

<sup>(</sup>٢٥) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ص ١٧٢ - ١٧٣

الذى انتقل خلاله من المدرك إلى المفهوم: مما هو قابل للملاحظة - كتعدد الأنواع وتقاربها عبر المجرى الزمنى الطويل - إلى ما لا يمكن ملاحظته مباشرة، وهو فرض التطور، وذلك نهج يتفق ورؤية «داروين» الكوزمولوجية التى أسلفنا تبيانها.

وربما تُنتقد النظرية التطورية لكون فروضها لا ترقى إلى مستوى التنبؤ المطلوب والمألوف في العلم، أعنى التنبؤ بالمستقبل، ذلك أنها تتوقع – أو تستدل على – ما يمكن أن يكون قد حدث في الماضى بأكثر مما تشير إلى حوادث المستقبل. لكن التنبؤ بالمستقبل – من وجهة نظر علماء التطور – ليس شرطاً ضرورياً لكون الفروض علمية، وإلا لكان علينا أن نعيد النظر في كافة العلوم التي تتعامل مع الماضي، كالچيولوجيا والحفريات والأنثروبولوجيا ....

لاشك أنه من الضرورى للعلم أن يكشف عن الجديد دائماً، بل وأن يتنبأ بهذا الجديد، لكن هذا الكشف – أو التنبؤ – يمكن أن ينصب على حوادث الماضى أو الحاضر مثلما ينصب على حوادث المستقبل. ولن نفهم الحاضر أو المستقبل دون أن نفهم الماضى وثلم بمجريات أحداثه المتصلة بواقعنا المنظور والمنتظر (٢٦).

#### ج- الداروينية والرذية: Darwinism and reductionism

٣٦- «الردية» نظرية أو وجهة نظر شائعة في العلم والفلسفة، يذهب القائلون بها إلى أن تفسيرنا لشئ ما – أو لظاهرة ما – إنما يعنى نجاحنا في رد هذا الشئ أو تلك الظاهرة إلى أبسط مكوناتهما التحليلية، ومن ثم يكون الرد الناجح معياراً لكافة التفسيرات الناجحة التي يمكن أن يتصورها الإنسان(٢٧).

<sup>-----</sup>

<sup>(26)</sup> Loc. Cit.
(27) كارل بوير الحياة بأسرها حلول لشاكل (ترجمة بهاء درويش، منشأة المعارف، (٢٧) كارل بوير الحياة من ٥٨ه

ووفقا لهذا التعريف يمكننا أن نفهم مصطلح الرّد Reduction بطريقتين على الأقل: فمن جهة، يكون معنى ردّ ظاهرة ما إلى مجموعة من الظواهر هو إثبات أن القوانين التى تصف الأولى تلزم منطقياً عن القوانين التى تصف الثانية. ومثال ذلك فى الفيزياء أن أية ظاهرة من الظواهر الحرارية تكون قد رُدّت إلى ظواهر ميكانيكية إذا أمكن استخلاص قوانين الديناميكا الحرارية التى تصف الأولى من القوانين الإحصائية التى تصف الظواهر الميكانيكية، وليس ذلك بالأمر العسير، فلو افترضنا مثلاً أن الغاز مكون من جزيئات مادية المتناج قوانين تجريبية تقارب قوانين الديناميكا الحرارية وتصف الظواهر المراد تفسيرها وصفاً كافياً (٢٨).

أما الطريقة الثانية لفهم مصطلح الرد، فعلى أساسها يكون معنى ردّ ظاهرة ما إلى ظواهر أخرى هو تجزئة الأولى على أساس الثانية، شريطة ألا نظن أن هناك هوية بين خواص الكل المفسر وخواص أجزائه المردود إليها،

<sup>\*</sup> الديناميكا الحرارية (أو الثرموديناميكا) فرع من فروع الفيزياء الحديثة، يعني ببحث العلاقة بين خواص المواد وتفاعلاتها تحت تأثير الحرارة، فضلاً عن تحول الطاقة من شكل إلي آخر. Conservation of ومن أشهر قوانينها القانون الأول المعروف بمبدأ بقاء الطاقة الطاقة والتعنون الأول المعروف بمبدأ بقاء الطاقة المتحول من صورة إلي أخري»، والقانون الثاني القائل بأن «الحرارة لا تنتقل بصورة عفوية من مكان بارد إلي مكان حاره، وهو المبدأ المعروف بد «لا ارتدادية» irreversibility العمليات الحرارية. ومن قوانين الشرموديناميكا أيضاً «القانون العام الغازات» General law of Gases، القائل بأن حاصل ضرب ضغط كمية معينة من الغاز في حجمها يتناسب مع درجة حرارة الغاز (أي أن الضغط × الحجم= ث الحرارة، حيث ث عامل ثابت)، إلى غير ذلك من قوانين.

لمزيد من التفاصيل، أنظر: - صلاح عثمان: الاتصال واللاتناهي بين العلم والفلسفة، ص ص ١٥٦ وما بعدها.

<sup>-</sup> Also Van Fraassen: An introduction to the philosophy of time and space. Columbia university press. N.Y. 1985.

 <sup>(</sup>۲۸) كارل لامبرت وجوردن بريتان: مدخل إلي فلسفة العلوم (ترجمة شفيقة بستكي، مراجعة فؤاد زكريا، وكالة المطبوعات، الكريت، بدون تاريخ، ص ٧٥، ص ص ١٢٤ – ١٢٥.

فقد نفترض مثلاً أن الماء مكون من الهيدروجين والاوكسجين، ومن ثم يمكن رده إليهما، لكن ذلك لا يعنى أن خواص الماء هي هي بعينها خواص العناصر الكيميائية المكونة له، وإلا لما أمكننا التعرف على الماء إذا وُجد في أشكال مختلفة. (كالثلج أو البخار)، ولأمكننا – على خلاف الواقع – أن نُضفى صفات مماثلة على الكل وأجزائه. فمثلاً إرواء العطش هو إحدى خواص الماء، أما وجود وزن ذرى مُحدد رقمياً فليس من خواصه، وبالمقابل فإن إرواء العطش ليس من خواص العناصر الكيميائية، على حين أن وجود وزن ذرى هو إحدى خواص العناصر الكيميائية، على حين أن وجود وزن ذرى هو إحدى خواصها، وهكذا (٢٠).

ولا يقتصر التفسير بالرد على الفيزياء فحسب، وإنما يمتد ليشمل كافة العلوم تقريباً. فمن المعروف مثلاً أن تفسير سلوك الأمم تفسيراً مقبولاً إنما يتم عن طريق استقراء سلوك الأفراد، وهؤلاء يحتاج وصف أفعالهم إلى مصطلحات مختلفة كل الأختلاف. كذلك يذهب كثير من الاقتصاديين إلى أن تفسير الظوهر الاقتصادية العامة – مثل الانتاج القومي الإجمالي – لا يكون ممكناً إلا باستخدام تعبيرات الاقتصاد الجزئي مثل السعر والأجر وغيرها. فكل العلوم إذن ردية حين تفسر ظواهرها بإرجاعها إلى مكوناتها الأولى. ولكن، هل يمكننا القول أن علاقة الكل بالجزء هي علاقة واحدة في كل العلوم، وهل يمكننا صياغة مفهوم دقيق وعام للرد يناسب كل الحالات؟. للإجابة عن هذا السؤال نعود إلى تصور «ديكارت» Descartes (١٦٥٠ – ١٦٥٠) للبناء الهرمي للعلم، وهو تصور يرجع إلى فلاسفة اليونان ويلقي الكثير من التأييد في الفكر الحديث والمعاصر. ووفقاً لهذا التصور يرتبط كل علم من العلوم بنوع معين من الموضوعات، بحيث يمكن ترتيب العلوم المختلفة ترتيباً تصاعدياً بحسب درجة التعقيد المتوفرة في الموضوعات التي تعالجها. ففي

<sup>(</sup>٢٩) نفس المرجع، ص ١٢٥، ص ١٢٩.

وأيضاً: قيرنر هايزنبرج: المشاكل الفلسفية للعلوم النووية (ترجمة أحمد مستجير، مراجعة محمد عبد المقصود النادي، الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، ١٩٧٧) ص ٨٦.

أسفل الهرم نجد علم الفيزياء الذي يدرس الموضوعات التي تتكون منها موضوعات العلوم الأخرى، وهي الوحدات الأساسية للمادة. وهكذا فعلم النفس يدرس السلوك البشري، لكن الإنسان يتكون من الخلايا، وبما أن علم الأحياء يدرس الخلايا، فهو إذن علم أساسي أكثر من علم النفس، بمعنى أنه يقدم تفسيرات أعم وأعمق من علم النفس. لكن الخلايا تتكون من جزيئات لا ترى بالمجهر، يدرس خصائمها وسلوكها علم الفيزياء، وبالتالي فهو علم أكثر قدرة على التفسير من علم الأحياء.... (٢٠).

۲۷ وسؤالنا الآن: هل يتسم الاستدلال التطورى لداروين بالردية، وهل يمكننا رد علم الأحياء إلى الفيزياء والكيمياء، وهل ذلك شيئاً سيئاً؟.

(۱–۲۷) – لاشك أن رؤية «داروين» الكوزم ولوجية (ف ۱۸ – ۲۲)، ومنهجه في صياغة نظريته (ف ۲۳ – ۲۵)، واعتقاده القبلي بشجرة الكائنات العضوية ذات الفروع المتصلة، والتي تمتد بجذورها في الماضي البعيد إلى نقطة انبثاق المادة الحية من غير الحية عن طريق الصدفة (ف ۲۰)، لاشك أن ذلك كله يرشحه بقوة لكي يتقدم مسيرة الرديين خلال القرن التاسع عشر، كما يرشح نظريته لتكون أقوى محاولة لرد علم الأحياء إلى الفيزياء والكيمياء، أعنى رد الطبيعية الحية بأكملها – الحيوانية والإنسانية – وبكل ما تتسم به من ملكات خاصة جلية، إلى القوانين التي تحكم سلوك الجزيئات المادية في عالمها الفيزيائي والكيميائي الأصم، وتلك مقولة تستلهم ما ذهب إليه «ديموقريطس» Democritus (نصو ۲۶۰ – ۲۲۱ ق.م) قبل أكثر من ألفي عام، حين أعلن أنه ما من شي في الوجود سوى الذرات والفراغ.

من جهة أخرى يُسلم معظم علماء البيولوجيا المعاصرة بهذا النهج الردى الدارويني، ذلك أن الظواهر البيولوجية – وفقاً لهم – لن تكون قد فُسرت تفسيراً علمياً صحيحاً ما لم يتم ردها إلى التفاعلات الجزيئية الصرفة التي

<sup>(</sup>٢٠) كارل لامبرت وجوردن بريتان: المرجع السابق، ص ص ٧٦ - ٧٧

يدرسها علم الفيزياء، بكل ما تتسم به ظواهر هذا الأخير من مواصفات لا تتجاوز حدود المادة، وليست البيولوچيا في ذلك – كما يزعمون – أكثر أو أقل ردية من العلوم الأخرى التي تسعى إلى تفسير ظواهرها عن طريق الرد الناجح، والتي تسعى أيضاً إلى حجز مكان لها في سلم الهرم العلمي الواحد، ذلك الهدف المرجو قديماً وحديثاً، تحقيقاً لوحدة المعرفة العلمية: نهجاً وموضوعاً!.

ولعل أشهر من تابع «داروين» في ذلك عالما البيولوچيا الجزيئية: الإنجليزي «فرانسيس كريك»، الذي ترتبط شهرته بجزئ «الدنا» (ف٢٠)، والفرنسي «چاكس مونود» J. Monode ( 19٧٩ – 19٧٩)، الحائز على جائزة نوبل في الطب عام ١٩٦٥ بالاشتراك مع عالمي الكيمياء الحيوية الفرنسيين «فرانسيس چاكوب» F. Jacob ( 19۲۰ – ) و «أندريه لوف» الفرنسيين «فرانسيس چاكوب» آقديراً لجهودهم في وصف الطريقة التي تنتظم بها الچينات. فوفقاً لـ «كريك»: «يمكننا تفسير كل الظواهر بالعودة إلى قوانين الفيزياء وحسب». وفي رأى «مونود» «كل شئ يمكن رده إلى تفاعلات بسيطة، واضحة، وميكانيكية... فمن البكتريا إلى الإنسان تكون الأجهزة الكيميائية من حيث المبدأ هي ذاتها في كل من تركيبها وأداء وظائفها... ومن ثم فليست الكائنات العضوية سوى ماكينات كيميائية، وكل الأنظمة العضوية قابلة للتفسير بلغة التفاعلات الكيميائية المحبودة» (۲۷).

(٢-٢٧) – وبنظرة تاريخية يُمكننا التمييز بين اتجاهين متضادين في البيولوجيا لتفسير الظواهر الحية، هما الاتجاه الحيوى Vitalism والاتجاه الميكانيكي Mechanism. يفترض الحيويون أن العلاقات المميزة للعمليات الحيوية تختلف أساسياً وصفياً عن القوانين الفيزيائية والكيميائية. فمن

<sup>(</sup>٣١) چون لويس: الإنسان ذلك الكائن الغريد (ترجمة صالح جواد الكاظم، الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، بالاشتراك مع دار الشئون الثقافية العامة، بغداد، ١٩٨٦) ص ص ٩ --

المكن أن توصف الكائنات الحية في شكل مفاهيم النمو والتحول الغذائي والتكاثر والأقلمة والاستعداد للانقسام ... إلخ، وهي مفاهيم لا توجد في الفيزياء ولا في الكيمياء. أما الميكانيكيون - أو الردبون - فنذهبون إلى أن العمليات العضوية التي يمكن دراستها تبدو دائماً في توافق مع القوانين المعروفة للفيانياء والكيماء، وأن أحداً لم يلحظ أبداً في المادة الحدة أي انحراف عن هذه القوانين، ومن ثم فلا مجال هناك لعلاقات من أي نوع أخر، لأن الفيزياء والكيمياء تحدد تماماً كل خواص المادة(٢٢). وما بين هذين الاتجاهين القائلين بمردود واحد للعمليات العضوية، نجد اتجاهين أخرين توفيقيين، الأول هو الاتجاه الثنائي - أو الإثنيني - Dualism، ويتزعمه «ديكارت» في العصر الحديث، حيث ذهب إلى القول بجوهرين متمايزين متضادين يؤلفان الإنسان: النفس - وهي روح بسيط مفكر، والجسم - وهو امتداد قابل للقسمة، ولكل منهما طبيعته، فليس في مفهوم النفس شي مما يخص الجسم، وليس في مفهوم الجسم شئ مما يخص النفس، وإن كانا يلتقيان في موضع مميز بالمخ يتبادلان من خلاله التأثير، هو الغدة الصنوبرية The pineal gland. لكن «ديكارت» ينكر النفس على الحيوان، فلا يخرج في تفسيره للوعي الحيواني Animal consciousness عيما ذهب إليه المكانيكيون(٢٢). أما الاتجاه التوفيقي الثاني فيعرف بالاتجاه التعددي Pluralism، ومن خلاله يتم تفسير مظاهر النشاط العضوي في ضوء مبادئ أو مردودات متعددة، كأن نقول مثلاً مع «كارل بوير» – الذي بُفضل أن بصف نفسه في ضوء نظريته للمعرفة بأنه أحد دعاة التعددية(٢٤) - أن هناك ثلاثة عوالم متمايزة من الناحية الأنطولوجية: الأول عالم فيزيائي، يشمل الأشياء المادية العضوية وغير العضوية، والثاني عالم الخبرات الشعورية الذي يضم

<sup>(</sup>٣٢) هايزنبرج: المشاكل الفلسفية للعلوم النووية، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٣٣) يوسف كرم: تاريخ القلسفة الحديثة (ط٦، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٩) ص ص ٨٢ – ٨٣.

<sup>(</sup>٣٤) أنظر كارل بوبر: الحياة بأسرها حلول لمشاكل، ص ٨١

الخبرات الحسية الواعية والباطنة، والثالث عالم المعرفة الموضوعية، وهو عالم موضوعات الفكر والنظريات في ذاتها، وعلاقاتها المنطقية، والبحث النقدى، وكل صور النشاط العقلي اللغوى الإنساني<sup>(٢٥)</sup>. ورغم استقلال هذه العوالم الثلاث، إلا أنها ليست مغلقة على ذاتها. بل إن العالم رقم ١ هو عالم مفتوح للعالم رقم ٢، كما أن العالم رقم ٣ يؤثر في العالم رقم ١ من خلال العالم رقم ٢، الأمر الذي يُحقق وحدة الذات البشرية<sup>(٢٦)</sup>.

(۲-۲۷) – هذه الاتجاهات التوفيقية إن دلت على شئ فإنما تدل على صعوبة بحث العلاقة بين النفس والجسم، أو الروح والمادة، من منظور واحد، لاسيما حين نعمد إلى تفسير عمليات فريدة ومميزة للكائن الحى – خصوصاً الإنسان – كالإدراك الحسى والوعى والإرادة والتفكير العقلى المنطقى، فنردها إلى المادة – أو إلى الروح – بمفردها. فقد يتوقف الإدراك الحسى مثلاً على عوامل فيزيائية وكيميائية معينة، لكنه ليس مقصوراً عليها، وإنما يُضاف إليها شيئاً آخر يعلو بتجريده على المادة. تماماً كما يتوقف وجود كتاب ما على عناصر الورق والحبر والصمغ التي يتألف منها، لكن فهمه لا يتم بمجرد إجراء تحليل كيميائي للحبر ولألياف الورق، حتى ولو عرفنا طبيعة كل جزئ من جزيئات الورق والحبر معرفة كاه أنه. كذلك قد يصاحب التفكير المنطقي والإرادة تفاعلات مادية معقدة بالمخ، لكن ذلك لا يلغي وجود العقل الواعي، وهو ليس بمادة (٢٠٪).

حقاً لقد احتج الرديون - هرباً من هذه الحقيقية - بأن خواص «الكل» ليست في هوية مع خواص الأجزاء التي تؤلفه (ف ٢٦)، لكن التجارب العديدة في مجال فسيولوجيا الأعصاب - كالتي أجراها مثلاً الفسيولوجي الكندى

<sup>(</sup>۳۵) محمد قاسم: كارل بوير، ص ص ۲۹۹ – ۳۰۰

<sup>(</sup>٢٦) كارل بوبر المرجع السابق، ص ٨٥

<sup>(</sup>٣٧) روبرت أغروس & چورج ستانسيو. العلم في منظوره الجديد (ترجمة كمال خلايلي، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والغنون والآداب، الكويت، العدد (١٣٤)، فبراير ١٩٨٨) ص ٢٩

«ويلدر بنفيلد» W. Penfield (۱۹۷۱ – ۱۹۷۱) وزُملاؤه في معهد علم الأعصاب Neurology بمونتريال – أثبتت بما لا يدع مجالاً للشك أنه ليس في قشرة الدماغ أي مكان يستطيع التنبيه الكهربائي فيه أن يجعل الشخص محل التجربة يعتقد أو يُقرر شيئاً. قد يستطيع هذا التنبيه أن يثير الأحاسيس والذكريات، غير أنه لا يستطيع أن يجعل الشخص يصطنع القياس المنطقي، أو يحل مسائل في الجبر، بل إنه لا يستطيع أن يحدث في الذهن أبسط عناصر الفكر المنطقي، وبالتالي فليست هناك أعضاء جسدية للعقل البشري والإرادة البشرية(۲۸).

(٢٧-٤) – ونخلص من دلك إلى أن الرد الفيزيائي الميكانيكي ليس شيئاً في حد ذاته، طالما كان الهدف منه هو تفسير الجانب المادي في الكائنات العضوية، وطالما كان هناك اعتراف بجزئية التفسير، وبأن هناك عالم أخر فريد، يتجاوز حدود المادة بخصائصها وسلوكياتها. أما سوءاته فتكمن في الاعتقاد الدوجماطيقي بأن ما تخبرنا به الفيزياء والكيمياء هو كل شئ، وأن ما سواه يخرج عن نطاق العلم!. خذ مثلاً أي لحن موسيقي، فوفقا للرديين لا يعدو هذا اللحن أن يكون مجموعة من الموجات الصوتية يحملها الهواء، ويمكن ترجمتها إلى صفحات من الأرقام تُغطى جميع أنشطة آلات الموسيقي، لكن تسليمنا بواحدية هذا التفسير يعني أننا قد أهملنا القيمة التجريدية للحن ذاته (٢٠٠). وكيف لا نسلم بوجود الكائنات المجردة والفيزياء التبياء لا تكف عن الإشارة إليها والاستعانة بها في نظرياتها؟. ألا يُحدثنا علماء الفيزياء مثلا عما يُسمى «المجال الكهروم غناطيسي» كلاطولوجية الأسلاك الكهربائية التي يحيط بها؟ (١٠).

<sup>(</sup>۲۸) نفس المرجع، ص ۲۹.

<sup>(</sup>۲۹) چون لویس: الإنسان ذلك الكائن القرید، ص ۱۰.

<sup>(40)</sup> Max Velmans (ed): The science of conciousness, psycho=

الحق أنه إذا كان الرديون يفخرون بعلمية ترجههم، وبأنهم حين بردون نشاط الكائن الحي بأكمله - بما في ذلك الأدب والفن والحب والواجب والمتم المسية العامة وقيم الحياة الإنسانية – إلى الفيزياء والكيمياء، إنما يتحاشون التفكير الميتافيزيقي، إلا أن توجههم هذا لا يضرج عن نظرة ميتافيزيقية جامدة، أعنى تلك التي تحصر التفسير العلمي في نمط واحد فقط، والتي سُبِمِيهَا البَعْضُ «الإمبريالية – أو السلطية المثوبولوجية» Methodological imperialism). نضرب مثالاً أخيراً يوضع قصور هذه النظرة بعملية بيولوجية مألوفة هي عملية «أكل تفاحة»، وكيف أنها تستلزم أنماطاً مختلفة من التفسير: فالفسيولوجيا سوف تخبرك عن كيفية هضمها، والكيمياء البيئية سوف تخبرك عما يحدث لثاني أكسيد الكربون الذي تزفره كنتيجة، والاقتصاد سوف يخبرك عن كيفية وصولها إليك بسعر معين، ونظرية التطور سوف تخبرك لماذا تجدها حُلوة الطعم: إنك لن تستطيع أن تصنع ڤيتامين (جـ) الذي تحتاجه، وإذا يجب أن تحصل عليه من المواد الغذائية، ومن ثم هناك مبرزة منتخبة منذ زمن طويل لمزاق الفواكِه. حاول إطعام التفاحة لقطة أليفة - وهي من الحيوانات التي تستطيع صنع فيتامين جـ - لتالحظ الاختلاف. وكل هذه العلوم لن تستطيع في النهاية أن تخبرك بشئ عن الشكل الجمالي للتمرة، واختلاف تقييمه من شخص إلى أخر، فذلك أمرٌ مجاله القيم، ومن ثم الفلسفة بميتافيزيقاها المرفوضة من قبل الرديين(٢٦).

### ثانياً: الداروينية والدين والإنسان:

٢٨ في كتابه «أصل الأنواع» ترك داروين مسألة أصل الإنسان مُعلقة،
 فلم يشر إليه من قريب أو من بعيد اللهم إلا إشارة حذرة موجزة، لا تتجاوز

(42) Ibid.

<sup>=</sup>logical, neuropsychological and clinical reviews. Routledge, London, 1996, p. 185.

<sup>(41)</sup> Cartwright: Evolution and behaviour, p. 338.

سطراً واحداً في إحدى صفحات الكتاب الأخيرة، هي تلك التي يقول فيها إن نظرية التطور «سوف تُلقى ضوءً كثيراً على أصل الإنسان وتاريخه» (ف٧)، وقد أضاف كلمة «كثيراً» في الطبعة الثانية (٢٠).

هذا الحذر الدارويني في تطبيق نظرية التطور على الإنسان كائن مبرراته، فمن جهة أولى لم يكن «داروين» قد جمّع أفكاره حول الإنسان ككائن عضوى يخضع لميكانيزمات التطور، ومن جهة ثانية أدرك «داروين» بفطنته أن قبول المجتمع العلمي لنظريته – لاسيما حين تشمل الإنسان – يستلزم تدريجها، ومن ثم لابد من تأجيل أي صراع محتمل مع المؤسسة الدينية (١١)، ومن جهة ثالثة لم يكن «داروين» حتى صدور «أصل الأنواع» قد تخلي تماماً عن اعتقاده – كمسيحي – بالخلق الإلهي، بل لقد ذهب في ختام كتابه إلى أن الصورة الحية الأولى مخلوقة، ثم تطور فكره شيئاً فشيئاً حتى أعلن – في ترجمته لحياته – أسفه لاستعماله لفظ الخلق مجاراة الرأى العام، وصرح بأن الحياة لغز من الألفاز، وأن ما في العالم من ألم يعدل بنا عن القول بعناية المهية، وأنه «لا أدرى»، لا يقول بالعناية الإلهية ولا بالصدفة، وأن الكلمة الأخيرة عنده هي «أن المسألة خارجة عن نطاق العقل، ولكن بوسع الإنسان أن يؤدي واجبه» (١٠).

على أن هذا الحذر الداروينى المبكر لم يمنع أتباع «داروين» من التطرق إلى موضوع «أصل الإنسان» بعد سنوات قليلة من ظهور «أصل الأنواع»، ففى عام ١٨٦٣ ناقش «تشارلز ليل» المسألة من منظور جيولوجى، وبعد ذلك بعام واحد نشر «والاس» بحثه: «أصل الأجناس الإنسانية والآثار القديمة للإنسان مستنبطة من نظرية الانتخاب الطبيعى»، وأعقب ذلك سلسلة من الدراسات قدمها عالم البيولوجيا الإنجليزى «توماس هنرى هكسلى» T. H. Huxley

<sup>(</sup>٤٣) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ١٤٦

<sup>(44)</sup> Op. Cit. p. 16.

<sup>(</sup>٤٥) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص ص ٢٥٤ - ٢٥٥

(۱۸۲۰ – ۱۸۹۰) – وهو أقوى أنصار «داروين» في ذلك الحين، لدرجة أنه كان يصف نفسه بأنه «كلب داروين الحارس» Darwin's bulldog كان يصف نفسه بأنه «كلب داروين الحارس» وبصفة خاصة الألماني champion وعدد من المورفولوچيين التطوريين، وبصفة خاصة الألماني «إرنست هيكل» E. Haeckel (۱۹۱۹ – ۱۹۲۹)، وهي دراسات استهدفت إظهار أوجه الشبه والقرابة بين الإنسان والقردة العليا، وتخطيط بناء نظري جديدة لسلسلة النسب الإنسانية (٤٧).

وهكذا ظهر كتاب «داروين» «تسلسل الإنسان» (۱۸۷۱) في جو مشبع بالجدل الصاخب حول أصل الإنسان، ما بين القول بالخلق الإلهي، والقول بالتطور العضوى الآلي العام، وعلى حين فضل «داروين» وأتباعه اعتبار الإنسان مجرد حلقة أخيرة في سلسلة التطور، نجد «والاس» وقد انتحى منحى آخر، ليُعلن استثناء الإنسان من قانون التطور، ذلك أن الطاقات الذهنية في الإنسان، وخاصة ملكاته الرياضية والموسيقية والفنية لا يمكن أن تكون قد تطورت لديه طبقاً للانتخاب الطبيعي، ولكنها دليل وجود جوهر روحى فيه لم ينتقل إليه من الأسلاف الدنيا، ولم يبدأ فعله إلا بظهور الإنسان على مسرح التطور(١٤). ولا عجب أن يكتب «داروين» إلى «والاس» عام ١٨٦٩ هائلاً: «أمل ألا تكون قد أجهزت على طفلي وطفلك» (١٤)، فلقد استشعر «داروين» خطورة ما ذهب إليه «والاس» على فكرة التطور العضوي، تلك التي توصلا إليها منفردين، واشتركا في تقديمها، فحملت اسميهما.

لقد كان «داروين» إذن ملماً بكل ما يمكن أن يواجهه من تحفظات دينية وفلسفية، فجاء كتابه «تسلسل الإنسان» متسماً بطريقته الحذرة التي تميز كل

<sup>(46)</sup> Cartwright: Evolution and human behaviour, p. 173

<sup>(47)</sup> Beckner: Darwinism, Op. Cit. p. 299.

<sup>(48)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 17.

وأيضاً عبد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية، مادة «والاس»، ص٢٤ه.

<sup>(49)</sup> Desmond, A. & Moore, J.: "Darwin". Michael Joseph. London, 1991, p. 569, Quoted by Cartwright, Op. Cit, p. 17

كتاباته، وكان على أتباعه تخطى حواجز الحذر تلك ومواجهة العاصفة، فماذا قال «داروين»؟ وماذا قال أتباعه؟. دعنا نُفصلُ ذلك.

#### أ- تطور الإنسان: The evolution of human

79- خصص «داروین» كتابه «تسلسل الإنسان» لعرض أفكاره عن التطور البشرى، مستكملاً بذلك شرح فصول التطور العضوى العام الكائنات الحية. ورغم أنه امتنع عن تسمية أية أنواع غير إنسانية معروفة - حية أو منقرضة - كأسلاف الإنسان، مؤكداً أنه ربما يكون هناك فقط أصل مشترك لكل من الإنسان والقردة الشبيهة بالإنسان gaps المتماعية بالنسبة كان يدرك أيضاً أهمية قوى الإنسان وملكاته العقلية والاجتماعية بالنسبة لتطوره وارتقائه، إلا أنه رأى في الوقت ذاته أن من الخطأ أن نغفل أو نتجاهل أو حتى نقلل من أهمية بنائه الجسمي في تحقيق ذلك التطور والارتقاء، فما أحرزه الإنسان من نجاح خلال تاريخ تطوره الطويل، إنما يرجع بالدرجة الأولى إلى بعض الخصائص الجسمية التي ينفرد بها عن غيره من الكائنات، بما في ذلك القردة العليا(٥٠). هذه الخصائص - كما سنرى بعد قليل - هيأت للإنسان مركز السيادة بين سائر انكائنات الحية.

من جهة أخرى ذهب «داروين» إلى أن أى اختلاف في المجالات والقدرات الذهنية والانفعالية بل والجمالية بين الإنسان والكائنات الحية الأخرى هو اختلاف في الدرجة لا في النوع. فكل الحيوانات العليا أو الراقية تعكس بعض الملامح التي ترتبط بالإنسان إرتباطاً وثيقاً، مثل التفكير والحب والقدرة على التقليد أو المحاكاة والتجريد واللغة وحب الاستطلاع والاستكشاف وما إلى ذلك. ولكن الفارق الرئيسي في نظره بين الإنسان وتلك الحيوانات العليا هو أن التداعيات والعمليات العقلية والذهنية تتم عند الإنسان أسرع منها عند

<sup>(</sup>٥٠) أحمد أبو زيد: التطورية الاجتماعية (مقال بمجلة عالم الفكر، المجلد الثالث، العدد الرابع، الكويت، ١٩٧٣) ص ص ١٠٦ - ١٠٨.

الحيوانات الراقية الأخرى. بل إن «داروين» ليذهب فى ذلك إلى حد القول بأن تلك الحيوانات تشترك مع الإنسان – بشكل ما – فى تقدير الجمال، وإن كان معنى الجمال عندها مقصور على جذب الجنس الآخر. بل الأكثر من ذلك أن الحيوانات الراقية تشترك مع الإنسان حتى فى «الدين»، إذا كان مفهوم الدين يشمل الوسائط الروحية، فالحيوانات تتصرف أحيانا بطريقة غير مألوفة وغير مفهومة لأسباب غير واضحة، مما قد يُوحى بوجود وسائط حية غير مرئية تدفعها إلى ذلك، شأنها فى ذلك شأن الجماعات البدائية التى تؤمن بوجود حياة وروح فى الأشياء التى نعتبرها نحن غير حية (١٥).

أخيراً يذهب «داروين» إلى أن الحيوانات الأخرى لا تفتقر إلى ما يُسميه الحاسة الأخلاقية، والتى تعتبر من أهم خصائص الإنسان ومميزاته، ذلك أن هذه الحاسة تنشأ أصلاً من «الغرائز الاجتماعية» Social instincts، ولا تناقض بين القول بتنازع البقاء والقول بأن العاطفة الأخلاقية نمت نموا طبيعياً، إذ ليست الصفات والوظائف التى يتطلبها الانتخاب الطبيعى هى تلك المفيدة الفرد وحسب، ولكنها أيضاً المفيدة الصنف أو النوع. ولما كان بقاء النوع يتوقف على صون الذرية، وكانت الذرية عاطلة عن أسباب البقاء، فمن اليسير أن نفهم أن محبة الوالدين لذ يتهما مثلاً يمكن أن تنمو بالانتخاب الطبيعى، وإن المشاهدة لتدلنا على أن من الحيوان ما يُعرض نفسه الخطر لإنقاذ غيره، وهكذا. بل إن هناك صوراً من الحياة الإنسانية هى أدنى بكثير مما قد تدل عليه حياة الحيوان، وهو ما دفع «داروين» لأن يُعلن أنه يُفضل أن يكون منحدراً من القرد الذي يُخاطر بحياته لينقذ حارسه، على أن يكون منحدراً من الإنسان المتوحش الذي يلذ بتعذيب عدوه، ويقتل أولاده دون أن يشعر بوخز ضمير، ويعامل نساءه معاملة الرقيق وهو نفسه مسترق لاشنع الخرافات(۱۵)!

<sup>(</sup>٥١) نفس المرجع، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢٥) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص ص ٣٥٣ - ٢٥٤.

٣٠- ما هي إذن هذه الخصائص الجسمية التي ميزت الإنسان على غيره من الكائنات الحية، والتي أتاحت له فرصة التطور والارتقاء ليسود العالم العضوي؟. لعل أفضل عرض لهذه الخصائص هو ذلك الذي قدمه عالم البيولوچيا الإنجليزي «چوليان هكسلي» J. Huxley – مفيد «توماس هكسلي» - في كتابه «الإنسان في العالم المديث» Man in the modern world، وعليه نعتمد بالدرجة الأولى في عرضنا لهذه الخصائص، ولكن علينا قبل ذلك أن نشير إلى أن أتباع «داروين» كانوا داروينيين أكثر من «داروين» ذاته، وأن تحليلاتهم اتسمت في كثير من المواضع بالتطرف والمغالاة في رد الوعي الإنساني - بكافة مظاهره - إلى الوعي الحيواني الآلي -لبدخل بذلك قسراً تحت مظلة التطور العضوي العام، دون الإشبارة إلى أنة جوانب روحية تستدعي تدخل الدين أو الميتافيزيقا. علينا أيضاً أن نعلم أن السيادة البيولوجية للإنسان لا تعنى - عند علماء التطور - أن الحيوانات الأخرى قد خُلُقت لخدمة الإنسان - كما يخبرنا الدين - وإنما تعني بالأحرى أن الإنسان تطور بصورة مكنته من التخلص من بعض الأنواع المنافسة، ومن استعباد أنواع أخرى بالاستئناس، ومن تعديل الأحوال الطبيعية والبيواوجية في معظم أجزاء النابس من الكرة الأرضية<sup>(٥٢)</sup>.

من جهة أخرى تنقسم الخصائص المميزة للإنسان إلى قسمين: قسم يتعلق بالمخ الإنسانى وتطوره بصورة مكنته من القدرة على التفكير التصورى الملازم لاستخدام اللغة، وقسم يتعلق ببعض العمليات البيولوجية التى تفتقر إليها الحيوانات الأخرى. ونوجز هذين القسمين في الفقرتين التاليتين.

الماقل» الإنسان الحديث عادة باسم «الإنسان العاقل» حرف الإنسان العاقل» التطور إلى أن هذا الأخير ينتمى تاريخياً إلى عائلة منقرضة تُعرف باسم «الآدميات» Hominidae أو «أشباه البشر»

<sup>(</sup>٣٣) چوليان هكسلي: الإنسان في العالم الحديث، سبق ذكره، ص ٦.

Hominids، وهي عائلة تشعبت منذ وقت موغل في القدم عن رتبة «الرئيسيات» Primates، وذلك في مسوازاة عائلة أخسري تعسرف باسم «القرديات» Pongidae، تنتمي إليها القردة العليا الموجودة حالياً مثل الشمبانزي والغوريللا والسعلاة Orangutan، ولها أيضا أسلافها المنقرضون. وكما بين «داروين» نفسه فإن أوجه الشبه بين «الأدميات» المنقرديات» أقوى وأشد مما بينها وبين أية عائلة أخرى من الرئيسيات. ويعنى هذا التقسيم الشجري أنه كان لنا في فترة ما من التاريخ أجداد وأسلاف يختلفون عنا في تشريحهم وفي سلوكهم، ولن تكون هناك قفزات حادة في هذا السجل التطوري، وإنما حلقات مترابطة هي تلك التي يسعى علماء الحفريات إلى إكتشافها (٢٥)».

وربما كان أهم ما يميز «الإنسان العاقل» عن أسلافه هو كبر حجم مخه، ذلك أن متوسط سعة الجمجمة – وبالتالى التقدير العادى لحجم المخ لكلا الجنسين في كل سلالات «الإنسان العاقل» – هو ١٣٢٠سم، وهذا يماثل ثلاثة أضعاف متوسط سعة الجمجمة عند القردة العليا، فمتوسط السعة عند الغوريللا هي حوالي ٥٠٠سم، وعند الشمبانزى حوالي ٥٠٠سم، ونادراً ما تصل السعة إلى أكثر من ٥٠٠سم عند الغوريللا، أو أكثر من ٥٠٠سم عند الشمبانزى، في حين أن معظم الكائنات البشرية العادية تتراوح سعة الجمجمة عندها بين ٩٠٠، ١٨٠٠سم. حقاً أن هناك سعات أصغر، لكن أصحابها يكادون جميعاً يكونون متخلفين عقلياً. إن نحو ٩٠٠سم المغ تمثل

<sup>(</sup>٥٣) د. ر. بيلبيم: الأصول البشرية (ترجمة فاروق مصطفي اسماعيل، مجلة عالم الفكر، المجلد الثالث، العدد الرابع، الكويت، ١٩٧٢) ص ص ١٣٧ - ١٣٣.

<sup>\*</sup> لمزيد من التفاصيل عن السجل الحفري لأشباه البشر، أنظر:

<sup>-</sup> أشلي مونتاجيو: المليون سنة الأولي من عُمر الإنسان (ترجمة رمسيس مصطفي، مؤسسة سجل العرب، القاهرة، ١٩٨٤) ص ص ٤٤ وما بعدها، وأيضاً:

<sup>-</sup> أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ص ١٤٦ - ١٦٤.

الحد الأدنى المطلق لنوع الذكاء الموجود عند «الإنسان العاقل» وهذا ما لا يمكن للقردة العليا أن تصل إليه بحال(١٠).

وما كان «للإنسان العاقل» أن يصل إلى حجم المخ هذا، ومن ثم الذكاء، إلا لقدرته على تطوير يديه بعد أن تخلى سلفه «الإنسان منتصب القامة» Homo erectus عن تسلق الأشجار وسكناها، ليهبط إلى الأرض بسهولها المفتوحة، وليدخل في مواجهات مباشرة مع أعدائه. لقد كان القدرة على استخدام اليدين دور كبير في توسيع الدماغ من خلال تقليل سمك الجمجمة، ذلك أن كون اليدان حرتين يعنى أنهما قد أصبحتا قادرتين على تخليص الفكين من وظيفتهما الإمساكية لدى السلف، ومن ثم يمكن تخفيف القيد السميك من العضلات الفكية الذي حبس الجمجمة. وبغضل تحرير القدمين اليدين بانتصاب الجسم أصبح الدماغ قادراً على النمو. وبغضل هذا أيضاً أمكن العينين. وقد جرى التقريب بينهما في الوجه المقلص – أن تلتقيا عند نقطة واحدة، وأن تُركزا على ما كانت تمسك به اليدان وما جُلب أمامهما(٥٠).

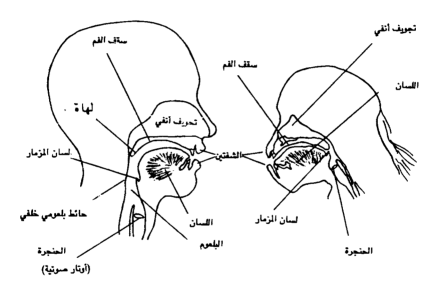
(۱-۳۱) – ولاشك أن هذه الميزات التي عمل عليها الانتخاب الطبيعي قد مكنت الإنسان من الارتفاع بمستوى ذكائه ونوعيته، فالأيدى تعطيه صورة دقيقة لما تلمسه، والأعين صورة بصرية لما تراه، واتحاد الصورتين في المراكز العليا للمخ يهي الإنسان للحصول على معلومات وفيرة وجديدة عن الأشياء، وإمكانيات جديدة لمعالجتها(٥٠)، الأمر الذي يفسر قدرته المتنامية على التفكير الصورى المجرد، وقدرته في الوقت ذاته على استخدام اللغة أو الكلام الواضح كوسيلة للتفكير والتواصل بين بني نوعه، ويذهب علماء التطور إلى أن استخدام اللغة جاء نتيجة لما حدث من تغييرات منتخبة في بنية الدماغ وما

<sup>(</sup>٤٥) بيلبيم: المرجع السابق، ص ص ١٣٤ ١٣٥

<sup>(</sup>٥٥) چون لويس: الانسان ذلك الكائن الفريد، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥٦) چوليان هكسلى: الإنسان في العالم الحديث، ص ١٧.

يتصل بها – أدى إلى اكتساب الانسان لمناطق صوتية متخصصة -- ترتبط بمناطق فيزيائية أخرى في المخ - وتسمح بانتاج كم هائل من الأصوات (أنظر الشكل) هذا فضلاً عن تخصص العصب السمعي في حل شفرة الرموز اللغوية المكتسبة. وإن كانت هذه الرؤية تلقى معارضة شديدة من بعض علماء اللغة المعاصرين، وعلى رأسهم عالم اللغة الأمريكي «نوعم تشومسكي» . N اللغة المعاصرين، وعلى رأسهم عالم اللغة الأمريكي «نوعم تشومسكي» . Chomsky ( ) الذي تبني وجهة نظر ديكارتية، فذهب إلى أن قدرة الطفل على توليد جمل نحوية جديدة لم يسمعها من قبل تعنى أن اللغة سمة فطرية يُولد الإنسان مزوداً بها، وليست شيئاً مكتسباً بالانتخاب الطبيعي (٥٠).



(مقارنة بين رأستَّى إنسان وشمبانزى بالغين، تُظهر مناطقهما الصوتية المختلفة في الوجه والرقبة)

(٣١-٢) - ومن أهم نتائج التفكير واللغة في عملية التطور البشرى، نمو التقاليد والخبرات الإنسانية وتزايدها على نحو مطرد. لاشك أن الخبرات

<sup>(57)</sup> Cartwright: Op. Cit. pp 202 - 204.

تنتقل من جيل إلى آخر في كثير من الحيوانات الراقية، لكنها في الحقيقة لا تتزايد أبداً، إذ تتعلم الذرية عن الوالدين نفس الدروس المكتسبة ومقدارها دون أية زيادة، ولا يتعدى انتقال الخبرات أكثر من جيل واحد. أما عند الإنسان فالخبرات لا يسيطر عليها أحد، وسريانها مستمر بقوة، وقادرة على التحسن في الكيف والزيادة في الكم إلى حد لا ينتهى. وتلك عملية جديدة تابعة للوراثة في التطور – تسمى «وراثة الخبرة» – تسير جنباً إلى جنب مع العملية البيولوجية لتكمل الوراثة العامة للكائن الحي (٥٨).

من جهة أخرى، تؤدى وراثة الخبرة إلى قدرة الإنسان على تحسين ما لديه من عدد وآلات. ومع أن كثيراً من الحيوانات يمكنها استخدام الآلات، إلا أنها دائماً آلات فجة، وتستخدم بطريقة فجة كذلك. أما الآلات والأدوات المتقنة، والأساليب الفنية الرائعة، فيختص بها الإنسان، ولا تظهر إلا بمعاونة التفكير واللغة، ومن ثم الخبرة المتوراثة(٥٩).

(٣-٣١) – نتيجة أخرى هامة لازمة عن مرونة المغ الإنساني، ألا وهي كون الجنس البشرى أشد الأجناس المعروفة تغيراً وتسلطاً. وترجع قابلية الإنسان التغير إلى عوامل بيولوجية أو وراثية بحتة، وتؤدى إلى فروق عميقة في العقل والمظهر والأنواق الشخصية، وغيرها. وعلى الرغم من أن هذه الفروق بين أفراد الإنسان غالباً ما تؤدى إلى الخلاف، بل وإلى عدم فهم بعضاً، إلا أنها كذلك تهيئ الأساس اللازم لتقسيم العمل تقسيماً مثمراً في المجتمع الإنساني (٢٠).

ونظراً الشدة قابلية الإنسان التغير، فإن مجاله أوسع بكثير من أى نوع أخر من الحيوانات – ما عدا بعض الطفيليات. فلا مثيل للإنسان كنوع

<sup>(</sup>٨٥) چوليان هكسلي: المرجع السابق، ص ٤.

<sup>(</sup>٩٩) نفس المرجع، ص ٥٠.

<sup>(</sup>٦٠) نفس المرجع، من من ٩ - ١٠.

مسيطر، إذ انقسمت كل الأنواع الأخرى المسيطرة إلى مئات وآلاف كثيرة من الأنواع المنفصلة، وتجمعت في أجناس وفصائل عديدة ومجموعات أكبر. أما الإنسان فقد حافظ على سيادته من غير إنقسام، وتم تنوع سلالاته في حدود نوع واحد. وبعبارة أخرى، يمكننا القول أن تطور الحيوان متشعب، أما تطور الإنسان فمتشابك. وتفسير ذلك أن التطور في الحيوان يكون بعزل الجماعات التي تصبح في ذلك الوقت أكثر اختلافاً في خواصها الوراثية، ولذلك يمكن تمثيل مجرى تطورها بإشعاعات متشعبة في خطوط منفصلة، بعضها يتلاشى وبعضها يبقى غير متفرع وبعضها يتشعب مرة أخرى. بينما في تطور الإنسان تتجمع الفروع بعد التشعب الأول وتنتج نوعاً جديداً نتيجة لاختلاط الصفات الموروثة، وتتكرر هذه العملية حتى تصبح سلالة الإنسان متداخلة بعضها في بعض كالشبكة(١٠).

(٣١-٤) – تبقى نتيجة أخيرة لرونة المغ الإنسانى، تكشف عن تطرف «هكسلى» الحفيد – استمراراً لتطرف الاتجاه التطورى عند «هكسلى» الجد – وغروره العلمى ، إلى الحد الذى أدى به إلى الإلحاد وإنكار الألوهية، إذ يذهب إلى أن خوف الإنسان من تفرده – وهو نتيجة سيكولوجية يتناساها فى رأيه رجال الفلسفة العقلية – أدى إلى عجز الإنسان عن احتمال احساسه بأنه يعيش فى عالم غريب لا يفهم قوانينه على ضوء ذكائه ولا يجرى فيه ما وضعه من قيم إنسانية. ولما رأى الإنسان – على حد زعمه – أنه سيكون وحيداً فى ذكائه وأدبه، ابتدع شخصية تدير الكون، ووجد هنا إرادة وهناك عزماً، ووجد هنا ذكاءً مبدعاً وهناك حناناً إلهياً. وفي بعض الأحيان كان يتحدى الحيوانات أو يُشخص قوى الطبيعة، وفي أحيان أخرى خلق إلهاً يفوق البشر، جباراً داهية بحكم العالم(٢٠).

<sup>(</sup>٦١) نفس المرجع، ص٧

<sup>(</sup>٦٢) نفس المرجع، ص ٣٦

وان نسبهب طويلاً في الرد على هذه المزاعم التي لا تلقى تأييداً عاماً من قبل العلماء والفلاسفة قديماً وحديثاً، اللهم إلا فئة قليلة لها أهدافها الاجتماعية المعروفة.

٣٢ أما عن الخصائص البيولوجية الأخرى التى تميز الإنسان، والتى هيأت له مركز السيادة بين سائر الكائنات الحية، فيمكن إيجازها فى النقاط التالية:

(۱–۲۲) – يمتاز الإنسان بالنمو البطئ غير المآلوف إذا ما قورن بنمو أي حيوان ثديى آخر. فالفترة بين الولادة وبداية النضوج الجنسى تبلغ عادة  $\frac{1}{2}$  مدة حياته، بينما تبلغ عند بعض الحيوانات الأخرى  $\frac{1}{2}$  أو  $\frac{1}{12}$  أو  $\frac{1}{12}$  مدة حياتها. وهذه خاصية فريدة من خصائص الإنسان، ذلك أنها شرط أساسى للتطور والانتفاع الصحيح بالتفكير السليم، ولولاها ما أمكن للإنسان أن يكتسب – ثم يُطور – أية مهارات جسمية أو عقلية من التراث الاجتماعي لبنى جنسه (۱۳).

(٣٦-٢) – والإنسان خاصية أخرى – خاصة بحياته الجنسية – ينفرد بها بين الثدييات العليا. فالإنسان مستعد في أي وقت لأداء العملية الجنسية، وليس ذلك في وسع الحيوانات، إذ أن لها فصل معين لأدائها. ولو حاولنا أن نتصور كيف يكون مجتمع إنساني لا يشتهي فيه أحد الجنسين الجنس الآخر إلا في فصل الصيف – كبعض الطيور المغردة – أولا يمارس العملية الجنسية لا مرة واحدة كل بضعة أشهر – كالكلاب – أو مرة واحدة طوال حياته – كالنمل – لأدركنا مدى أهمية هذه الخاصية في مسيرة التطور (١٤).

(٣٦-٣) – ومن الخواص البيولوچية الخالصة التي ينفرد بها الإنسان تباينه نتيجة للتكاثر. فمن المعروف أن نسبة الخصوبة المنتجة في الإنسان

<sup>(</sup>٦٣) نفس المرجع، ص ص ١٥ - ١٦.

<sup>(</sup>٦٤) نفس المرجع، من ص ١٩ – ٢٠.

عالية جداً، إذ يتراوح النسل بين واحد وأكثر من اثنى عشر، وفى حالات نادرة قد يصل إلى أكثر من عشرين. كما أن عدد العاقرين من البالغين كبير، على العكس مما هو فى باقى الحيوانات. وتعنى هذه الحقيقة أن الاختلاف فى الخصوبة بين أفراد النوع الإنسانى أهم كأساس للانتخاب من الاختلاف فى عدد الموتى منه. كما أنها من جهة أخرى تهى الفرصة للتباين نتيجة للانتخاب بسرعة أكبر بكثير مما فى أنواع الحيوانات البرية. وهذه السرعة لا تتحقق بدرجة ملموسة إلا فى عائلات كبيرة العدد ذات تركيب وراثى يختلف تماماً عن تلك القليلة النسل(١٠).

(٣٢-٤) – أخيراً ينفرد الإنسان بطول المدة التي قد نسميها بعد البلوغ وأهميتها النسبية. فإذا نظرنا إلى الإناث – في كافة الكائنات الحية الأخرى – حيث فترة الانتقال من النضوج الجنسي إلى عدم التناسل بعد البلوغ محدودة تماماً عندهن أكثر من الذكور، نجد أولاً أن نسبة مئوية صغيرة نسبياً من أفراد الحيوان تعيش بعد فترة التناسل، وثانياً أن هذه الأفراد قلما تعيش طويلاً، وثالثاً يندر أن تكون لهذه الأفراد أهمية في حياة النوع، وهذا ينطبق تماماً على الذكور. أما الإنسان فقد استطاع بطول فترة ما بعد البلوغ أن ينتفع لخير النوع بتلك الفترة التي تعتبرها كافة الحيوانات الأخرى تقريباً عديمة الفائدة، وإنا لنعرف ما للمسنين من خبرات لا يمكن للمجتمع أن يتناساها أو يستغني عنها في مسيرته التطورية(٢١).

وربما يكشف العلم عن المزيد من خصائص الإنسان البيولوجية التى تبرز تفرده، لكن هذه الخصائص جميعاً تعنى شيئاً واحداً عند معظم علماء التطور: أن الإنسان حيوان كغيره، ولذلك فإن أراءه في معنى الحياة الإنسانية، والمثل العليا الإنسانية، لا تستحق بالنسبة لباقى الكائنات تقديراً

<sup>(</sup>٦٥) نفس المرجم: ص ص ٢٠ - ٢١

<sup>(</sup>٦٦) نفس المرجع: ص ص ٢١ – ١٣

أكثر من آراء الدودة الشريطية أو بكتير «الباشلس». والبقاء هو المقياس الوحيد للنجاح التطورى، ولذلك فكل الكائنات الحية متساوية القيمة. وليست فكرة التقدم إلا فكرة إنسانية. وإذا كان الإنسان في الوقت الحاضر هو سيد المخلوقات، فليس هناك ما يمنع نظرياً – وبمقياس البقاء – من أن تحل محله النملة أو الفأر ....! (٧٠).

# ب- الحياة والإنسان: حدث عارض أم ضرورة هادفة؟

٣٢ إذا كان الإنسان مجرد حلقة في سلسلة التطور العضوي، فمعنى ذلك أنه بخضع - كسائر الكائنات الحية الأخرى - نفوانين الطبيعية العضوية تحتميتها القاسية، سواء في نشأته أو في تطوره البيولوجي والحضاري. ولا ينبغي أن نفهم قوانين الطبيعة هنا بمعنى أن هناك أسباب مُوجهة تؤدي إلى نتائج هادفة تقف وراءها قوة عُليا، وإنما بالمعنى الآلي الميكانيكي القائم على المسادفة. إن واقعة «الحياة» ليست سوى واقعة صدفوية كانت غير محتملة بدرجة قصوى، أي حالة استثنائية فريدة وجدت في كامل الكون مرة واحدة وحيدة هنا على الأرض، وهي بالنسبة لهذا الكون ظاهرة «لانموذجية» على الإطلاق في كل جانب من جوانبها (١٨)، ومن ثم فإن معنى التطور لا ينطوي في ذاته على أي هدف مباشر. وبعبارة أخرى يمكننا القول أن الكائنات الحية لا تتحسن بأي معنى مطلق، إذ ليست هناك نهاية تتوق إليها، وإنما هي توجد لأن أسلافها تترك فحسب نسخاً من ذاتها، كما أن تطورها ينجم بالضرورة عن تغييرات في بنية خلاياها - أو جيناتها الوراثية - تحدث عن طريق الصدفة(٢١). ولقد اعتبر الدارونيون هذا التوجه الآلي بمثابة خطوة حاسمة على طريق تحرير البيولوجيا من أسر التفسيرات الميتافيزيقية الغامضة،

<sup>(</sup>٦٧) نفس المرجع، ص ٢.

<sup>(</sup>٦٨) هويمارفون ديتفورت: تاريخ النشوء (ترجمة محمود كبيبو، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللازقية، ١٩٩٠) ص ١٢٩.

<sup>(69)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 33.

وانطلاقها إلى رحاب العلم الخالص!. فعلى حين كان المعتقد الدينى – ولازال – يدعم النظر إلى التنظيمات الجمالية المعقدة للطبيعة كمظهر من مظاهر الإبداع الإلهى، ويجعل من تأملها ودراستها فعلاً من أفعال الورع، وعلى حين كانت فكرة «الغائية» Teleology – بطابعها الأرسطى الفلسفى – سنداً قوياً للمعتقد الدينى القائل بأنموذج إلهى سابق، وثابت، وهادف، لكل كائن حى، بل ولكل عضو من أعضائه، جاء «داروين» ليجعل أحد أهدافه الكبرى تحرير الفكر الحديث من خداع العلل الأولى، سعياً وراء العلل العارضة. فالتغييرات العارضة التى تحدث في كل جسم عضوى كافية بمفردها لتفسير التحول التدريجي الذي يقودنا من أبسط صورة الحياة في ذي الخلية الواحدة، إلى أعلى الصور وأشدها تعقيداً. أما «الغرض» و«الغاية» و«العناية الإلهية» أعلى الصور وأشدها تعقيداً. أما «الغرض» و«الغاية» و«العناية الإلهية» العلم الحقيقي الذي اتخذ من الفيزياء التقليدية مثالاً له(٧٠).

72- وقد يُواجَّه «داروين» ومؤيديه بتساؤلات من قبيل: كم من الزمن يجب أن نخض ١٠٠٠ تريليون ذرة معدنية لكى تُنتج «بالصدفة» سيارة مرسيدس مثلاً؟. أو كم من الزمن يحتاج قطيع مؤلف من ١٠٠ قرد لكى ينتج «بالصدفة» بالضرب العشوائي على ١٠٠ ألة كاتبة مقطعاً من إحدى مسرحيات «شكسبير»? ... إلخ(٢٠).

هذه التساؤلات وغيرها تكشف عن حجم المواجهة التى اندلعت بين الداروينية من جهة، والفكر الدينى والفلسفى بل والعلمى الرافض لتفسير الظواهر البيولوجية تفسيراً ميكانيكياً من جهة أخرى. وفي هذا الصدد يلفت «هايزنبرج» النظر إلى محاورة دارت بين عالم الرياضيات المجرى «فون نيومان» Von Neumann (١٩٥٧ – ١٩٥٧) وأحد علماء البيولوجيا حول

<sup>(70)</sup> Ibid, pp 33 - 34, Also Beckner: Darwinism. Op. Cit, pp 303 - 304.

<sup>(</sup>۷۱) هويمارفون: المرجع السابق، ص ۱۲۰

هذه القضية. لقد كان البيولوجي مقتنعاً تماماً بمبدأ الصدفة، بينما كان «فون نيومان» متشككاً فيه. وفي إحدى اللحظات قاد الرياضي صديقه البيولوجي إلى نافذة حجرته قائلاً: «هل ترى هذا البيت الجميل فوق التل؟ لقد وُجد هناك بمحض الصدفة. فعلى مر ملايين السنين تكون التل خلال عمليات بيولوجية مختلفة. ثم نمت الأشجار هناك ثم تعفنت وتحللت ثم نمت أخرى، ثم بعد ذلك غطت الرياح قمة التل بالرمل، ثم أتت الأحجار فوق التل، ربما خلال عملية بركانية، ومن خلال الصدفة أيضاً انتظمت الأحجار فوق بعضها، وهكذا تم كل شئ. وبالطبع لقد تكونت على مر تاريخ الأرض وخلال كل هذه العمليات للبنية على الصدفة، والغير منتظمة غالباً، أشياء أخرى. ولكن في إحدى المرات وبعد وقت طويل وُجد البيت الريفي، ثم انتقل إليه أناس، وهم يعيشون فيه الأن»(٧٢).

ولم يكن البيولوجي بالطبع سعيداً بهذه الطريقة من الجدل، ذلك أنه وكافة الدارونيين ينظرون إلى مثل هذه الحجج – رغم قوتها – على أنها تنطوى على خلل منطقى في طريقة التفكير، إذ لم تقف الطبيعة أبداً أمام المهمة بأن تعيد بالصدفة إنتاج شئ كان موجوداً، إنها لم تكن أبداً مضطرة إلى الانتظار – مثلاً – حتى يكرر قطيع من القرود بالصدفة شيئا كان قد وُجد بطريقة ما قبل ذلك. بل لقد تُركت قرود الحركة التاريخية الصدفوية تضرب على سطح الأرض كما تشاء لمدة محدودة من الزمن (لنقل: عدة مئات من ملايين السنين)، وبعد انقضاء هذه المدة اختارت الطبيعة بكل هدوء، من بين العدد الكبير اللاحصر له من الصفحات المطبوعة، بعض الصفحات التي يمكن استخدامها انتقائياً لوظائف مُحددة (٣٧).

 <sup>(</sup>٧٢) قيرنر هايزنبرج: الجزء والكل، محاورات في مضمار الفيزياء الذرية (ترجمة محمد أسعد عبد الرؤوف، تقديم علي حلمي موسي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٦) ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٧٣) هويمارفون: المرجع السابق، من ص ١٣٠ – ١٣١.

ولكن هل بإمكان الطبيعة أن تختار هذا وتترك ذاك دون قوة عليا مُوجهة تحقق النظام والتوازن والترابط بين مختلف الكائنات؟ وكيف يمكن لكائن عضوى ما أن يكتسب وظيفة جديدة فى الوقت الذى تصبح فيه الحاجة إليها فجأة على درجة كبيرة من الإلحاح، ومن الذى يقف وراء هذا الإلحاح؟. لكى يجيب البيولوجي عن هذه التساؤلات، لا يجد مفراً من اللجوء إلى الصدفة مرة أخرى: إلى التغييرات أو الطفرات العرضية الدقيقة والمفاجئة التى تعانيها الخلايا الحية باستمرار، إنه المبدأ الآلى الميتافيزيقى الذى يأبى البيولوجي الدارويني مجرد مراجعته، ظناً منه أنه بذلك يستبعد أية جوانب ميتافيزيقية من نسقه العلمى، حتى وإن استوعبت الفيزياء المعاصرة – وهى المثل الأعلى له – كثراً من هذه الجوان.

ه ٣- وإذا كان «داروين» قد تراجع جزئياً في النهاية إلى موقف «اللا أدري» (ف ٢٨)، وكان حريصاً في البداية على تجنب أي تطبيق لنظريته على الجنس البشيري، إلا أن أنصاره سيارعوا - قبل نشيره لكتاب «تسلسل الإنسان» - إلى مثل هذا التطبيق، فركزوا - في تحد سافر لمشاعر العامة ومعتقداتهم الدينية - على تأكيد الأصول الحيوانية للإنسان، وخضوعه في تطوره لمبدأ الصدفة وقوانين الطبيعة، الأمر الذي أدى إلى صدام حاد بينهم وبين رجال الدين من جهة، وبينهم وبين معارضيهم من علماء البيولوجيا من جهة أخرى. ولعل أشهر حالات الصدام حول أصل الإنسان هي تلك المناظرة الصادة التي جرت عام ١٨٦٠ بين «توماس هكسلي» وأسقف إكسفورد «صموبل وبليرفورس» Wilberforce . خلال هذه المناظرة سيأل «وبليرفورس» «هكسلي» متهكماً عما إذا كان انحداره من سلالة القردة جاء من ناحية الأب أو من ناحية الأم، وبقال أن «هكسلي» أجاب على ذلك بقوله: «إذا سنلت عما إذا كنت أختار بين الانحدار من ذلك الحيوان المسكين ذي الذكاء المحدود والمشية المنحنية، والذي يوزع ابتساماته وأصواته في كل مكان، وبين الانحدار من صلب رجل على درجة عالية من المقدرة والمهارة ويحتل مكانة مرموقة ولكنه

يستغل هذه الملكات في الاستهزاء بالباحثين المتواضعين عن الحقيقة والعمل على هدمهم. فإننى لا أتردد في الإجابة عن هذا السؤال»(٧٤).

ولم يكن «داروين» نفسه - رغم حذره - بعيداً عن مثل هذه المواجهات، لاسيما بعد أن أصدر «تسلسل الإنسان» وزاعت نظريته، فنجده يكتب رداً على أولئك الذين لم يستطيعوا مجرد التفكير في أن لهم أصول حيوانية، فيقول: «قد يكون للإنسان عذره في أن يشعر بشئ من الكبرياء لأنه ارتقى إلى ذروة السلم العضوى، ولو أن ذلك الارتقاء لم يكن نتيجة لجهده الخاص. وإذا كان الإنسان قد ارتقى إلى مكانه الذي يحتله الآن ولم يوجد في الأصل ومنذ البداية في هذا المكان، فإن ذلك خليق بأن يعطيه بعض الأمل في مصير أفضل في المستقبل البعيد.... ومع ذلك .... ورغم كل هذه القوى المثيرة، فلا يزال الإنسان يحمل في هيكله المادي وصمة لا يمكن محوها تشير إلى أصله الوضيم»(٥٠).

ورغم ما بُذل من مصابلات من قبل كل فريق - من مؤيدى «داروين» ومعارضيه - لتأكيد دعواه ودحض حجج الفريق الآخر، ورغم هدوء المواجهة نسبياً بعد أن أدرك كل فريق ضرورة التعايش مع الآخر، إلا أن الفكر المعاصر لم يسترد رصانته بالكامل حول هذه النقطة، إذ لم تكن المسألة مجرد رد الإنسان إلى أصول وضيعة وحسب، وإنما التشكيك في قصة الخلق الواردة بالكتب المقدسة، والتي تُعد إحدى مسلمات الأديان السماوية بأكملها. وشأن أي نزاع إنساني يحتمل حلاً وسطاً، كان لابد من النظر إلى فكرة التطور بمنظور إيماني لا يشكك في وجود الخالق جل وعلا.

### ج- تطور الإنسان والخلق الإلهي:

لاشك أن الخطأ الرئيسى الذى وقع فيه الدارونيون ليس فكرة التطور في

<sup>(</sup>٧٤) بيلبيم: الأصول البشرية، ص ص ١٣١ - ١٣٢

<sup>(</sup>٧٥) نفس المرجع، من ١٥٢.

ذاتها، فهى فكرة مقبولة من الجميع، وإنما تجاهلهم لوجود خالق مبدع جبار، خلق هذا الكون وأبدعه بقدرة إلهية مذهلة تعجز عن إدراك كنهها عقولنا البشرية مهما كان مبلغ ذكائنا وقدرتنا على التفكير. فنحن جميعاً متفقون على ملاحظة واقعة التطور الكونى والبيولوجي والإنساني، وتؤكد شواهدنا العلمية التاريخية أن المادة تتجه عبر الزمان نحو حالات أكثر تعقيداً، وأن الحياة تتجه أيضاً عبر الزمان نحو قبول أشكال للمخ أكثر تطوراً، لكن هذا التطور لا يمكن أن يُفسر بمال هذه التكهنات القائمة على فكرة الآلية، ولا يمكن بأي حال من الأحوال أن يكون نتيجة صدف عشواء تتخبط في الظلام (٢١).

وإذا كان علماء التطور قد أثبتوا بما لا يدع مجالا للشك واقعة التطور، لإ أنهم ليسوا أحق الناس بالحكم الفصل في مسألة أصل الحياة، لمجرد أن علمهم يسمى على الألسنة «علم الحياة». فليس من الضرورى أن يكون النبوغ في التشريح ودراسة وظائف الأعضاء، وغيرها من فروع البيولوجيا، مقترنا بالنبوغ في الفلسفة والبحث عن الأصول الكونية الكبرى وأولها أصل الحياة. وعلى هذا المثال لا يجوز للكيميائي أن يستأثر بالقول في أصل المادة وقدم الزمان والمكان لأنه يعرف تراكيب الأجسام ويعرف النسب التي تختلف بها هذه التراكيب، ولا يجوز لمهندس الطباعة أن يستأثر بالحكم في معاني الحروف وأسرار الكلمات لأنه يصب الحروف ويدير الآلات ويخرج من بين الحروف وأسرار الكلمات لأنه يصب الحروف ويدير الآلات ويخرج من بين أقدر اللاعبين على تحريك هذه القطع في الرقعة وفقاً للحساب وطبقاً للقصد وقدر اللاعبين على تحريك هذه القطع في الرقعة وفقاً للحساب وطبقاً للقصد الذي يتوخاه اللاعب الماهر، وإن كان هذا اللاعب الماهر أعجز الناس عن صنع قطعة أو إصلاح رقعة أو التفرقة بين خشب وخشب في صنع القطي والرقاع (۱۷).

<sup>(</sup>٧٦) يوسف عز الدين عيسى: التطور العضوي للكائنات الحية، ص ص ١٠١ - ١٠٢.

<sup>(</sup>۷۷) عباس محمود العقاد: الله (دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع & الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ۱۹۹۸) ص۱۵۱.

إن عالم البيولوجيا - من حيث كونه عالماً - يقنع في البداية بوصف ظاهرة التطور وتعداد أدلتها، لكنه يخطو بعد ذلك خطوة ميتافيزيقية - يتجاوز بها حدود علمه - تقوده إما إلى الإلحاد، تحت وطأة الغرور العلمي، أو إلى الإقرار بأن هذا العالم المتطور ليس مكتفياً بذاته أنطولوجياً، وإنما يعتمد في وجوده وتطوره على موجود آخر، هو الخالق غير المخلوق. ويبقى الخيار في النهاية للعقل المتأمل، بحثاً عما يُشبع مطالبه ويُحقق قناعته واقتناعه بأسباب وجوده وما ينتظره من مصير. ولاشك أن الغلبة حينئذ ستكون الخيار الثاني.

ولو أردنا تعداد الأمثلة البيولوجية التى تؤكد وجود الخالق لملأنا مئات الصفحات. ناهيك عن الأمثلة الأخرى من علوم الطبيعة. فعلى سبيل المثال يدل تشابه الحيوانات فى الإطار الأساسى لتكوينها على وجود أسلوب واحد للخلق يبدعه خالق واحد أحد، فعين القطة مثلاً لا تختلف فى تكوينها عن عين البقرة أو الأرنب أو الإنسان... حتى أن دراسة عين البقرة فى معامل كليات العلوم تُغنى عن دراسة عين الإنسان، وكذلك الجهاز الهضمى والجهاز العصبى والغدد الصماء وغيرها من الأعضاء فى شتى أنواع الحيوان... تدل على أسلوب واحد للخلق، تماماً كما يقرأ الإنسان بعض صفحات من كتاب أحد مشاهير الكُتّاب فيستدل عليه من أسلوبه، أو كما نرى لوحة فنية ذات سمات معينة فنعرف أنها من رسم فنان معين.

ولا يمكن أن نتصور بأى حال من الأحوال أن جهازاً دقيقاً معقداً أشد التعقيد متناسقاً كالمخ قد تكون من تلقاء نفسه نتيجة للصدفة العمياء... ولو نظرنا إلى عملية الإنقسام الميسوزى الذى يحدث عند تكوين الأمشاج، حيث يُختزل عدد الكروموسومات إلى النصف ليعود كما كان عند اندماج الحيوان المنوى بالبويضة لتكوين الخلية الملقحة أو الزيجوت (ف١٤-٢)، لاعتقدنا أنها نتيجة قدرة إلهية واعية مدبرة، إذ لا يُعقل أن مثل هذا التخطيط الدقيق يحدث

من تلقاء نفسه أو نتيجة للصدفة (<sup>٧٨)</sup>... إلى غير ذلك من أمثلة يعمى أو يتعامى عنها الداروينيون.

ولا يدفعنا القول بالتطور وقوة براهينه إلى الشك في قصة الخلق الإلهي للإنسان كما وردت في الكتب المقدسة. إذ ليس هناك ما يمنع نظرياً من أن يكون هناك إنسان أول خُلق بأيد إلهية، استمراراً لسلسلة الخلق الإلهي للكائنات الحية، وأن يكون تطوره وتفرده بقوة إلهية أرادت له الخلافة على الأرض.

#### ثالثاً: فلسفات تطورية.

77- لم تكن نظرية «داروين» في التطور العضوى هي أول نظرية علمية تحط من قدر الإنسان، وتدفعه إلى إعادة النظر في منزلته الرفيعة التي خلعها على نفسه - دينياً وفلسفياً - باعتباره سيد الكون وغاية الحياة، وإنما سبقتها نظرية «كوبرنيق» N. Copernic (1877 - 1807) الفلكية، تلك التي أعادت الأرض إلى موضعها الطبيعي ككوكب صغير يدور في منظومة فلكية مركزها الشمس، منظومة يكشف العلم اللاحق عن كونها واحدة من بلايين المنظومات التي يحتويها عالمنا الكوني الكبير، فإذا القول بأن الإنسان مركز الكون ينهار، وإذا بالإنسان يوضع في موضع غير محدود، يمثل فيه كيانه نقطة مفردة قابلة للتلاشي، ويحيط به كون صامت، عالم لا يستجيب لمشاعره الدينية ولا يلبي أعمق مآربه الخلقية (٢٩).

ومن السهل أن نفهم كيف كان رد الفعل الأول لهذا التصور الكونى الجديد رداً سلبياً، رداً من الشك والخوف. حتى كبار المفكرين لم يستطيعوا أن يكونوا بنجوة من هذا الشعور، فلقد قال «باسكال» Pascal (١٦٢٢ – ١٦٦٢): «إن الصمت الأبدى لهذه المسافات غير المحدودة ليرهبني»(٨٠٠). في

<sup>(</sup>۷۸) يوسف عز الدين عيسي. المرجع السابق، من من ١٠٢ -- ١٠٣

<sup>(</sup>٧٩) كاسيرر. مقال في الإنسان، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٨٠) تقس الموضيع.

حين يُوجه «مونتين» M. Montaigne العقل الإنساني يفهمني بقوة عقله على أي العقل الإنساني حين يتساءل قائلاً: «دع الإنسان يفهمني بقوة عقله على أي الأسس أقام تلك المصيرات الكبرى التي يظن أنه يتصير بها عن سائر المخلوقات. من الذي جعله يعتقد أن هذه الحركة المدهشة في الفلك السماوي وذلك الضوء الأزلى المنبعث من كواكب تسير عالية فوق رأسه، وأن تحركات ذلك المحيط اللامحدود، وهي حركات مدهشة مخيفة – من الذي جعله يعتقد أن هذه جميعاً إنما أقيمت واستمرت على مدى الزمن من أجل خدمته ومنفعته?... هل في الإمكان أن نتصور شيئاً أدعى للسخرية من أن يزعم هذا المخلوق البائس النفس أنه سيد هذا العالم وامبراطوره الفرد، وهو لا يملك زمام نفسه، بل هو عُرضة للأذي يأتيه من كل الأشياء، وكيف يحكم الكون كله وليس لديه القدرة على أن يعرف أصغر جزء منه؟»(٨١).

على أنه إذا كانت نظرية «كوبرنيق» قد اقتلعت الأرض وما عليها من بشر من مركز العالم، فقد انتزعت الداروينية النوع البشرى من حُلم الخلود الذى كان يعيشه. وبدت الأنواع – شأنها شأن الأفراد – كائنات عابرة فى مجرى التاريخ، فهى أيضاً تولد وتحيا وتموت. وبالتدريج، حل محل المفهوم الثبوتى للعالم مفهوم دينامى وتطورى... وهكذا انهارت خرافة الطبيعة الخالدة فى الوقت نفسه الذى انهارت فيه النظم الفلسفية التى كانت تشكل نظيرها الثقافى. ولاسيما المفهوم الأرسطى لعالم قائم على نظام مستقر لا يتبدل. وليس مؤدى هذا مطلقاً أن الطبيعة غرقت فى خضم من الفوضى، بل معناه أن نظاماً جيداً فرض نفسه على العقل، نظاماً ينهض على توازنات فى حركة دائبة، توضع دائماً موضع التساؤل، وتدفع بالإنسان إلى تغيير رؤيته لنفسه وللعالم من حوله وفقاً لطبيعة المرحلة التى يمر بها وما تتطلبه من أليات تنظيمية (٢٨). وبالاختصار، لقد أصبحت الداروينية بمثابة «حمض عام»

<sup>(</sup>۸۱) نفس المرجم، ص ٥٠.

<sup>(</sup>AY) چان ماري ببلت عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة (ترجمة السيد محمد عثمان، سلسلة عالم المعرفة، العدد (۱۸۹)، الكويت، سبتمبر ۱۹۹۶) ص ص ٢٦ – ٢٧

Universal acid، ينقذ خلال كل شئ، يصبغ بصبغته كل الأفكار والفلسفات التي تُنظرٌ للإنسان في عالمنا لمعاصر (٨٣).

ولن نستطيع بطبيعة الحال أن نعرض لكافة الفلسفات التي تأثرت – بشكل أو بأخر – بفكرة التطور الداروينية، ولذا نكتفى بالإشارة إلى أهم تلك الفلسفات وأبعدها أثراً في نشأة الداروينية الاجتماعية بتداعياتها الأخلاقية والسياسية.

# أ- هريرت سبنس، H. Spencer أ- هريرت سبنس،

77- كان «هربرت سبنسر» - الفيلسوف والناقد الإنجليزي - معاصراً لداروين، وأحد الذين تبنوا بقوة تطبيق فكرة التطور على الأخلاق والحضارة والمجتمع الإنساني، وذلك بنظرة تفاؤلية تحمل في طياتها معنى التقدم. وهو كما ذكرنا (ف٤ -٤) صاحب العبارة الشهيرة: «البقاء للأصلح»، التي استثمرها «داروين» في بناء نظريته.

بدأ شغف «سبنسر» بفكرة التطور عندما تعثر عبر الأحافير في مهنته الأولى كمهندس مدنى. وفي عام ١٨٤٠، قرأ – كداروين – كتاب «ليل»: «مبادئ الچيولوچيا»، فأثمر ذلك بعد عشر سنوات (١٨٥٠) إصداره لأول كتبه: «الاستاطيقا الاجتماعية»، متبنياً فيه نظرية التطور الاجتماعي تستند إلى ميكانيزيمات لاماركية (ف ٢-١، ٢، ٢، ٤). وفي عام ١٨٥٥ طبق «سبنسر» فكرة التطور على النفس الإنسانية من خلال كتابه «مبادئ علم النفس»، فذهب إلى أن الملكات الإنسانية الحديثة ليست سوى نتيجة لعملية التطور العضوى بالمعنى اللاماركي، إن حب الحرية مثلاً يمكن أن يؤصل بالخوف الغريزي الذي تُظهره الحيوانات عند الإمساك بها أو تقييدها. وقد تطور هذا الخوف إلى ما نسميه «السئولية السياسية» كمبدأ يسعى به أفراد

<sup>(83)</sup> Dennett, D.C.: Darwin's dangerous idea, Simon & Schuster, London, 1995, Quoted by Cartwright, Op. Cit. p. 318.

المجتمع إلى نيل الحرية وتوفيرها للآخرين. وما بذله «سبنسر» من مجهود لاستكمال هذا الكتاب كان كافياً لإصابته بانهيار عصبى أقعده عن العمل حوالي ١٨ شهراً (٨٤).

وعندما نشر «داروین» «أصل الأنواع» تحمس له سبنسر وانبرى يؤلف سلسلة من الكتب تشرح كل العلوم المعروفة في ضوء التطور، في محاولة منه لوضع نظرية فلسفية شاملة(٨٠).

(١-٣٨) - وما هو أكثر أهمية بالنسبة لسبنسر أنه تقدم بوجهه نظر عن العقل الإنساني تجمل في طياتها حلاً للنزاع الإبستمولوجي القديم بين أتباع حل من «لوك» J. Lock (۱۷۰٤ – ۱۷۲٤) و كانط، E. Kant كل من «لوك» ١٨٠٤)، وبمكن أن نسميها «الكانطية التطورية» Evolutionary Kantism وكان «لوك» قد ذهب إلى أن الإنسان يولد وعقله منفحة بيضاء Table rase لم يُسطر عليها شيئ، وأن التجرية هي التي تنقش فيها المعاني والمبادئ جميعاً. أما «كانط» فقد اعتبر أن العقل الإنساني يُولد مزوداً بمقولات قبلية. Priori categories (كمفهومي الزمان والمكان) تعمل كأساس لبناء العالم بالخبرة الحسية. وقد اقترح «سبنسر» حلاً توفيقياً ذهب من خلاله إلى أن «لوك» كان محقاً في افتراضه بأن الخبرة تشكل عملياتنا العقلية، لكنه كان مخطئاً في قوله أن كل فرد بيدأ عملية التحصيل المعرفي من الصفر، ذلك أن العقل - كما ذهب كانط - بُولِد مزوداً بالفعل بمقولات للإدراك الحسي، وأيضاً بميول واستعدادات، لكن هذه المقولات الكانطية - ما هي إلا نتائج للعادات العقلية المكتسبية بالوراثة(٨١). فالمبادئ التي تبدو الأن غريزية أولية، والتي بفسرها المسيون بتجرية الفرد، والتي بضعها «كانط» وضعاً، قد

<sup>(84)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 17 - 18.

ميد المنعم الحفني: الموسوعة الفلسفية، مادة «سينسر»، من (86) Op. Cit. p. 18.

اكتسبها النوع الإنساني بتكرار التجربة على مدى أجيال طويلة فأصبحت عادات متوارثة(٨٧).

(٣٨-٢) – وفي تحليله للإنسان يؤكد «سبنسر» على زيف الاعتقاد بثبات الطبيعة البشرية الذي طالما تردد زعمه. ذلك أن التغير طبيعة كل الأشياء. في كل شئ على حدة، وكذلك في الكون جملة. فالإنسان يخضع كغيره لقانون التنوع غير المحبود، وأبرز دليل على ذلك تلك الهوة الواسعة التي تفصل بين الهمج الذين يعيشون في العراء، وبين بناة الحضارة أمثال «نيوتن» و«شكسبير»، وبين هذين الحدين المتباعدين نجد درجات لا تُعد ولا تُحصى من الاختلاف. فإذا صبح القول بوجود تنوع لا حد له في البشرية، فسيصبح بلوغ الكمال أمراً ممكناً (٨٨).

من جهة أخرى، ليس الشر ضرورة قائمة، لأن جميع أنواع الشر تنجم عن تعذر تكيف الكائن الحى – أياً كان – مع أحواله. وإذا كان الإنسان يعانى – فى الأوضاع الراهنة للعالم – كثيراً من الشرور، فليس هذا إلا دليلاً على أن التوافق بين سلوكه وأحوال المجتمع لم يتحقق بعد. إن الشرط الأساسى لقيام المجتمع هو ألا يتمتع الفرد بغير الرغبات التى يستطيع إشباعها بغير تطاول على حق الأخرين فى الحصول على إشباع مماثل. ولم يتحقق هذا الشرط لأن الإنسان المتحضر قد احتفظ ببعض الخصال التى ناسبت ظروف حياته الأولى المعتمدة على السلب والنهب. لقد احتاج الإنسان فيما مضى إلى نظام يتوافق مع حالته البدائية، وهو يحتاج الآن فى حالته الحاضرة إلى نظام بعيد الاختلاف. والنتيجة هى عملية تكيف استمرت منذ أمد بعيد وسوف تستمر أمداً طويلاً آخر (٨٩).

<sup>(</sup>٨٧) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٨٨) ج.ب. بيوري: فكرة التقدم (ترجمة أحمد حمدي محمود، مراجعة أحمد خاكي، المجلس الأعلى الثقافة، القاهرة، ١٩٨٧) من ٢٨٥.

<sup>(</sup>٨٩) نفس المرجع، ص ص ه٢٨ – ٢٨٦.

(٣٨-٣) - ويعني ذلك أن السيرة الإنسانية أو الأخلاق عند «سبنسر» هي في جوهرها «جملة الأفعال الخارجية المتجهة مباشرة أو بالوساطة إلى صيانة الحياة وتنميتها». فتقدم الأخلاق هو تقدم الملاحة بين حياة الإنسان وقوانينها الأساسية. وإن يتحقق هذا الهدف إلا بانتقال الكائن البشري من حالة أولى كان بطلب فيها منفعته الذاتية، وهذه هي مرحلة الأنانية، إلى حالة ثانية يدرك فيها أن منفعته تزداد بالتعاون مع إخوانه، وهذه هي مرحلة الغيرية. لكن هذه الأخيرة لا تستند إلى فكرة الواجب بمعناها الميتافيزيقي، وإنما إلى فكرة التطور بمعناها العضوى القائم على تبادل المنفعة من أجل البقاء. وعلى هذا ينبغي إقصاء مقولة الإحسان - لاسيما الإحسان المنظم من الدولة - إذ هو فعل معارض للقانون الطبيعي الذي بقضي ببقاء الأصلح، بل ومؤد إلى انحطاط النوع الإنساني بالتدريج لكونه يعمل على تكاثر أقل الأفراد مواهب على حساب أكثرهم مواهب. إن تقدم الأقوباء وسقوط الضعفاء من الشيوخ والمرضى والمجانين والعاطلين عن العمل، لهو نتيجة ضرورية لقانون مستنير نافع، وإن النولة إذ تحاول وقف هذا القانون الحكيم بدافع من حب للإنسانية زائف، تزيد في مقدار الألم بدل أن تنقصم، منه، وتعمل على تدهور المجتمع بدلاً من تقدمه (٩٠٠)، وتلك مقولة سينسرية سوف يتردد صداها بقوة بين دعاة الرأسمالية في المجتمع الصناعي الحديث والتكنولوجي المعاصر، وهو ما دعا البعض إلى أن يُطلق اسم «السينسرية الاجتماعية» Social spencerism على تلك الحركة التي حملت اسم «داروين» رغم ارتباطها الشديد بأفكار «سينسر» أعنى حركة «الداروينية الاجتماعية»(١١).

# ب- كارل ماركس K. Marx با- كارل ماركس

۳۹- فى ديسمبر عام ۱۸۵۹ كتب «إنجلز» F. Engles (۱۸۹۰ – ۱۸۲۰) إلى «ماركس» يقول: «إن «داروين» هذا الذى أنا بصدد قراءة كتاباته، مفكر

-17.-

<sup>(</sup>٩٠) يوسف كرم: المرجع السابق، ص ٣٦٢، ص ٣٦٤). (عدل المرجع السابق، ص ٣٦٤). (21) Cartwright, Op. Cit, p. 321.

رائع حقاً فلم يحدث من قبل قط أن بُذلت محاولة على هذا النطاق الواسع لإثبات وجود تطور تاريخى الطبيعة، أو على الأقل محاولة أحرزت كل هذا النجاح»(١٢). وكانت قد أتيحت لماركس، الذى كان يعيش فى لندن، فرصة الالتقاء بداروين، وفى يونيو من عام ١٨٦٢ كتب بدوره إلى «إنجلز» يقول: «إن ما يثير مرحى لدى «داروين»، الذى رأيته من جديد، إعلانه تطبيق نظرية «مالتوس» (ف ٣-١) على النبات والحيوان. ومن الجدير بالملاحظة أن «داروين» رأى عند الحيوان والنبات انعكاسات لمجتمعه الإنجليزى بما فيه من تقسيم للعمل، ومنافسة، وفتح لأسواق جديدة، واختراعات، وصراع مالتوسى من أجل الحياة»(١٢).

لقد تأثر «ماركس» بداروين وأعجب به، مثلما تأثر به – من منظور آخر – «سبنسر» والرأسماليون. وقد تجلى إعجابه به في تفكيره في أن يُهدى إليه الجزء الأول من كتابه «رأس المال» Das Kapital (١٠). ولا غيرابة في ذلك، فلقد وجد «ماركس» في نظرية التطور العضوى للكائنات الحية دعماً علمياً لفكرة صراع الطبقات، تلك الفكرة التي اعتبرها محور التطور التاريخي للبشر، ورأها – بمنظار دارويني – تعبيراً اجتماعياً للتنافس البيولوجي يفضي حتماً إلى الثورة(٥٠). إن الحر والعبد، الشريف ورجل العامة، البارون والتابع، وبصفة عامة المُضطَهِدون والمضطهدون، في نضال مستمر فيما بينهم، وفي صراع عنيف ينتهى في كل مرة إما بقلب نظام المجتمع بأسره، وإما بتحطيم الطبقات المتناضلة جميعاً(٢٠). وتؤذن دكتاتورية البروليتاريا (الطبقة بتحطيم الطبقات المتناضلة جميعاً(٢٠).

<sup>(</sup>٩٢) بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص ٢٧

<sup>(</sup>٩٣) نفس المرجع، ص ٢٨

<sup>(94)</sup> Beckner: Darwinism, Op. Cit. p. 304

<sup>(95)</sup> Oldroyd, D. R.: Darwinian impacts. An introduction to the Darwinian revolution. Open university press, Buckingham, 1980, p. 233.

<sup>(</sup>٩٦) محمد طه بدوي. أصول علوم السياسة «المكتب المصري الحديث للطباعة والنشر» الإسكندرية، ١٩٦٧) ص ٣٨٠

الكادحة) - وهي أمر لا مفر منه - بقرب هيمنة مجموعة جديدة، تكون نقطة انطلاق لنشوء «سلالة تطورية» Phylum . فمثلما خلفت النباتات المزهرة السرخسيات، وخلفت الثدييات الزواحف، تخلف البروليتاريا البرجوازية التي سبق لها أن نحت الإقطاعية (١٠٠). إن كل نظام اقتصادي لابد له بحكم نموه - وفقاً للمادية الجدلية - من أن يصل إلى نقيضه - إن الرأسمالية في نموها وتطورها تهيء الفرصة لقوة اجتماعية واقتصادية جديدة، لابد وأن يكون في قيامها القضاء على المجتمع الرأسمالي لإقامة نقيض له، هو المجتمع الذي تكون فيه ملكية أدوات الإنتاج للجماعة كلها(١٠٨).

ومؤدى ذلك أن «ماركس» «سيّس الطبيعة» وطبق على التطور الاجتماعى – بطريقة واعية بدرجة أو بأخرى – الأفكار الجديدة التى أدلى بها «داروين»، فأحل فلسفة الصيرورة محل علم الوجود الثابت، والجدلية محل المدرسية. ومنذ ذلك الحين أصبحت الماركسية تجسد حركة التاريخ وتعبر عن اندفاعة الحياة، وذلك هو السبب فيما كان لها من إغراء لا يقاوم (١٩٩).

# جـ – فریدریك نیتشه F. Nietzsche فریدریك نیتشه

-3- تلقف الأديب والفيلسوف الألماني «فردريك نيتشه» فكرتي «الانتخاب الطبيعي» و«الصراع من أجل البقاء»، لتتحولا في ميتافيزيقاه إلى دعوة للقضاء على الأخلاق المسيحية، التي كان يُسميها «أخلاق العبيد»، أملاً في أن يحل محلها نوع آخر من الأخلاق، هو أخلاق «السوبرمان أو الإنسان الأعلى» يحل محلها نوع أخر من الأخلاق، هو أخلاق «السوبرمان أو الإنسان الأعلى» Superman، وهو الشخص الذي يجب أن ينظر إليه العالم على أنه مصدر المعرفة والسيطرة والقوة، وهو أيضاً الشخص القادر على التخلص من معوقات أخلاق العبيد(…). فإذا كانت كل ثقافة تفترض «جدولاً من القيم»، أي

<sup>(</sup>٩٧) بيات: المرجع السابق، ص ٢٩

<sup>(</sup>٩٨) محمد طه بدوي: المرجع السابق، ص ٢٨١.

<sup>(</sup>٩٩) بيلت: المرجع السابق، ص ٢٩.

<sup>(</sup>١٠٠) ناهدة القصمى: الهندسة الوراثية والأخلاق، ص ٧٤.

عدداً من الخيرات - تُعتبر أعظم الخيرات - يتجه إليها المجتمع اتجاهه إلى مثل عليا، فإن هذا الجدول يأتى دائماً انعكاساً لخلق الناس وصورة لمزاجهم البدنى. ومن هنا نشأت ثقافتان كبيرتان: إحداهما ثقافة المنحطين المستضعفين، والأخرى ثقافة الأقوياء السادة. وجميع القيم التى اصطنعتها حضارتنا ترجع إلى ثقافة المنحطين، وتعود بأصلها إلى الشعب اليهودى الذى هو شعب عبيد، وتتلخص في فوز المسيحية وانتشار عقائدها، تلك التى تُمنى الناس بحياة أجلة، وتؤكد وجود إله خالق يحاسب النفس الخالدة، وتأمر بالتكفير عن الخطيئة بالصبر والتسليم والطاعة والانصياع. وهذه جميعاً بالتكفير عن الخطيئة بالصبر وانحطاط يبديها القساوسة فضائل ليحتفظوا بسيادتهم على جمهور المساكين (۱۰۱).

ينبغى إذن تحطيم جدول القيم هذا لتسود ثقافة السادة، أى مجموعة المعتقدات والقيم التى يسمو بها الإنسان القوى وفقاً لمبدأ إرادة القوة.... فكما أن التطور الحيوى قد مضى في طريقه حتى وصل إلى الإنسان الراهن، فكذلك يجب أن يمضى إلى ما هو أبعد منه. إن الإنسان الراهن حبلً مشدود بين الحيوان الأعجم والإنسان الأعلى: حبلً مشدود فوق الهاوية. وإذا كان مذهب التطور يُحتم قبول الحياة ويخلع عليها معنى ويُعين لها غاية، فلاشك أن هذه الغاية هي الحالة التي يبلغها الإنسان حين ينبذ الجدول الراهن للقيم والمثل الأعلى المسيحي، ويعود إلى جدول القيم الذي كان مرعياً عند الأمم الشريفة، تلك التي خلقت قيمها ولم تتلق قيماً من خارج. وسوف يفيد الإنسان الأعلى المنتظر من مكتشفات العلم للسيادة على الطبيعة ذاتها، غير أنه يجب أن يتوقع آلاماً شديدة في صراعه المستمر ضد الضعفاء الذين يستخدمهم أن يتوقع آلاماً شديدة في صراعه المستمر ضد الضعفاء الذين يستخدمهم فقد يستطيعون أحياناً بفضل عددهم أن يقهروه، وعلى ذلك يكون شعاره «الحياة الخطرة». ولما كانت غايته الفوز فإنه يأبي كل شفقة على المساكبر

<sup>(</sup>١٠١) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة الحديثة، من ٤٠٩.

ولما كان يلخص الإنسانية في شخصه فإنه يسودها وهو مطمئن الضمير، ويجد في الفوز غبطته العظمي(١٠٢).

هكذا أصبحت القوة عند «نيتشه» غاية في ذاتها، وأصبح الإنسان مجرد حيوان راق، تناسى بالدين طبائع حياته الأولى التي جُبل عليها. وعليه – إن أراد الفوز – أن يعود إليها، رافعاً راية القوة، ومؤكداً قسمة الطبيعة للبشر. فإما أن نكون ضعفاء، وإما أن ترفعنا طبائعنا الحيوانية إلى مصاف الأقوياء. وكأنى بنيتشه يقف اليوم بين قادة الدول الصناعية الكبرى، منظراً لسياساتهم ومبرراً لعولمتهم.... وويل للفقراء في عالم لا يجيد التحدث إلا بلغة المال والقوة.

# د- سیجموند فروید S. Freud) د- سیجموند فروید

\ 3- وفي عصر يتغنى فيه العلم بهيمنة التفسيرات المادية لكافة مظاهر الوعى الإنسان، كان لابد وأن تكتمل حلقات الحتمية البيولوجية المحيطة بالإنسان، لتضيف إشراطاً «نفسياً» جديداً إلى الإشراطات العضوية التى أحكمه علماء التطور. إنه إشراط «اللاشعور»، ذلك الخضم الهائل من الغرائز المتصارعة في النفس الإنسانية. فإذا كان علم الأحياء - بتعبير «فرويد» - «قد انتزع من الإنسان ما يدعيه من مكانة ممتازة في نظام الخلق، فخرج عليه بأنه ينحدر من سلالة حيوانية، وبين له ما تنطوى عليه نفسه من طبيعة بهيمية لا يمكن أن تُستأصل (١٠٢)، فلم لا يفعل علم النفس الشئ ذاته؟. ألم يتنبأ «داروين» بذلك حين صرح بأن علم النفس سوف يؤسس على أساس جديد؟؟(ف٧).

<sup>(</sup>١٠٢) نفس المرجع، ص ص ٤١٠ - ٤١١.

<sup>(</sup>١٠٣) سيجموند فرويد: محاضرات تمهيدية في التحليل النفسي (ترجمة أحمد عزت راجح، ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٦٦) ص ٢١٦.

نقلاً عن ناهدة البقصمي: المرجع السابق، ص ٧٢،

لقد تصدى «فرويد» لهذه المهمة بنظريته في التحليل النفسي، فذهب إلى أن الإنسان بسلك في حياته وفقاً لمجموعة من الغرائز - أطلق عليها في البداية اسم «اللبيدو»، وقرن بينها وبين الرغبات الجنسية بصورة وثيقة، ثم أطلق عليها فيما بعد اسم الـ «هو» وخفف قليلا من حدة الطابع الجنسي فيها. واله «هو» عند الإنسان جزء من اللاشعور. إنه يرغب ويشتهي ويدفع الفرد إلى الفعل. لكنه محكوم بجانبين أخرين من النفس البشرية هما «الأنا» و«الأنا الأعلى». «الأنا» جزء من الحياة العقلية للإنسان، لكنه ليس نشاطأً منطقساً خالصاً، إنه الحكم أو الحاكم، والرقيب على مصالح الكائن الحي، والوسيط الذي يقصل بين الرغبات المتصارعة الصادرة عن الـ «هو» والداخلة في الشعور. يقمع «الأنا» بعض هذه الرغبات، لاسيما إذا بدت له من النوع الذي يثير خزى الشخص. غير أن هذه الرغبات تستمر قوية فعالة داخل الـ «هو» اللاشعوري، وبتسامي بعضها، ويتحول من هدف جنسي – على سبيل المثال - إلى فن أو شعر أو تسلط على الناس. أما «الأنا الأعلى» فهو مجموعة القيم التي تحدد للفرد ماذا يقبل وماذا يدع. فكل الأفكار التي تعلمها المرء عن الصنوات والخطأ، عن أسالت السلوك «الصحيح» والأفكار «الصحيحة» التي يتعين عليه أن يؤمن بها، تؤثر من خلال «الأنا الأعلى» على سلوك الشخص. ولما كانت بعض أوامر «الأنا الأعلى» مفروضية منذ الطفولة، فإنها من ثم لا تستري وفق العلملية المنطقلية، ولا تواجبه بمشكلات لها حلول بديلة، وبالاختصار، بينما يتوسط «الأنا» بين الـ «هو» وبين العالم الخارجي للواقم المادي، يتوسيط «الأنا الأعلى» بين الـ «هو» وبين العالم الخارجي للمثل العُليا. ويتعاون الـ «هو» و «الأنا» و«الأنا الأعلى»، يظل الإنسان واعياً بوقائم بيئته، ويتمكن من ملاسة سلوكه وفق مقتضيات هذه الوقائم، بحيث يكون في المحصلة العامة إنساناً سعيداً، ومواطناً صالحاً(١٠٤).

<sup>(</sup>١٠٤) كرين برينتون. تشكيل العقل الحديث (ترجمة شوقي جلال، مراجعة صدقي خطاب، سلسلة عالم المعرفة، العدد (٨٦)، الكويت، أكتوبر ١٩٨٤) ص ص ٣٣٨ - ٣٣٩

لم يعد الإنسان إذن عند «فرويد» إلا حزمة من الرغبات والغرائز المكبوتة منذ سنوات نشأته الأولى، رغبات رغرائز تحتم عليه سلوكه، وتؤكد أن حريته التي كان يظنها سمة مميزة له عن سائر الحيوانات ليست سوى ضرب من ضروب الوهم، فكان نتيجة ذلك أن أبدى معاصرونا دأباً عجيباً على التعويض عن فقدان «مركزهم الروحى» بالعودة إلى حيوانيتهم وسط جو من الصخب والابتهاج. وارتفع شأن الجسد، وأصبح العمل على «استمراره» عملاً مجزياً، وراجت سوق الصور العارية، وغدت الثياب تلتصق بالأجساد لتبدى مفاتنها. ورد الاعتبار إلى الجنس وشرع في استغلاله بعد أن قدسته المجتمعات البدائية وحجبته الآداب العامة إلى وقت ليس ببعيد نظراً لإبرازه الروابط الواضحة التي تربط بيننا وبين «إخواننا الأدنى منا مرتبة» (١٠٠٠). انه الإنسان الذي استكثر على نفسه منزلة القربي الوحانية من الملائكة، فأبي في النهاية إلا أن يكون حيواناً تحكمه الغرائز!.

## هـ - وليم چيمس W. James هـ - وليم چيمس

27- ومن أوربا إلى أمريكا عبرت نظرية التطور مياه الأصلنطى لتتجلى بصورة جديدة فى أفكار الفيلسوف وعالم النفس الأمريكي «وليم جيمس»، الأخ الأكبر للروائي الشهير «هنري چيمس» Henry James (١٨٤٣ – ١٩١٦).

كان لـ «جيمس» فضل السبق على «فرويد» في الاهتمام بفكرة الغرائز Instincts ودورها في تشكيل السلوك الإنساني. لكن نظرته إليها اتسمت بالعمومية، فلم يركز – بهذا الشكل الصارخ الذي نراه عند «فرويد» – على غريزة الجنس بوصفها المصدر الوحيد لتوجهات الإنسان وأفعاله. ففي عام ١٨٧٥ ألقى «چيمس» مجموعة من المحاضرات في علم النفس بجامعة «هارفارد»، تأسى فيها بمبادئ «سبنسر» ونظرته التطورية المتفائلة دون

<sup>(</sup>١٠٥) بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص ٣٥.

إضافة تُذكر - وفي عام ١٨٩٠ أصدر كتابه الجامع «مبادئ علم النفس» Principles of Psychology، ورغم أن الكتاب كان المقصود به أصلاً أن يكون فحسب مقدمة موجزة للموضوع، إلا أن إنجازه استغرق أحد عشر عاماً من الكتابة والبحث التجريبي، ليُصبح مُعْلَماً رئيسياً في علم النفس، ومرجعاً كلاسبكاً له (١٠٦).

في هذا الكتاب اقتدى «جيمس» بكل من «داروين» و«سبنسر»، فاتخذ من دراسة السلوك الحيواني وسيلة لكشف الجنور الغريزية لسلوك الإنسان وقيمه الأخلاقية، فلا عجب أن نجده إذن ينظر إلى قيم إنسانية كالغيرية ومحبة الوالدين، بوصفها سمات حيوانية موروثة ومتطورة، شأنها في ذلك شأن الخوف والغضب والمنافسة وغريزة الصيد..... وغيرها. ولقد وضع «چيمس» الخوف والغضب والمنافسة وغريزة الصيد..... وغيرها. والقد وضع «چيمس» قائمة بأكثر من ٣٠ فئة للغرائز الحيوانية التي تميز الإنسان، والتي تعمل المتغيرات البيئية على إثارتها من وقت إلى آخر. ولا يخرج السلوك البشرى في كافة مظاهره عن محاولة التكيف مع هذه المتغيرات البيئية من أجل البقاء(١٠٠٠). وعلى هذا الأساس ينظر «چيمس» إلى «العقل» لا بوصفه اسمأ لكيان روحي قائم بذاته، وإنا لنمط معين من السلوك المتطور يؤديه الكائن لحي، وتلك هي فكرة «الواحدية المحايدة» (المحاسدة المحايدة المحايدة المداهدية المحايدة المداهدية المحايدة المداهدية المحايدة المداهدية واحداً، ينتظم في وقت لاحق الفيلسوف الانجليزي «برتراند رسل» B. Russell التي تبناها تره فيكون عقلًا، والتي تجعل من العقل والجسم نسيجاً واحداً، ينتظم تارة فيكون عقلًا، وتارة أخرى فيكون جسماً (١٩٨٠).

ولعل أعظم إسهام لـ «جيمس» في ميدان التطور هو تطبيقه لفكرة الانتخاب الطبيعي على الأفكار ذاتها، إذ كان تساؤله الفلسفي الأساسي هو. كيف يمكن للإنسان أن يختار أفضل الأفكار وأصلحها في عالم تكثر فيه

<sup>(106)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 20.

<sup>(107)</sup> Ibid.

الرؤى والنظريات المتنافسة؟. وبعبارة أخرى: ما هو معيار الصدق Truth الذى ينبغى العمل به لاختيار تلك الأفكار؟. ولكى يجيب عن هذا التساؤل، قدّم «چيمس» إبستمولوچيا تطورية Evolutionary epistemology أطلق عليها اسم «البرجماتية» Pragmatism، تكون أفضل الأفكار بموجبها هى تلك التى تعمل، ويُصبح صدق الفكرة موقوفاً على نتائجها المباشرة التى يمكن للإنسان أن يستشعرها في حياته العملية. أما ما سوى ذلك من الأفكار فلا معنى له ولا قوة تُرجَع بقاءه في صراع الأفكار من أجل البقاء (١٠٠٩).

على أن نزعة «چيمس» التطورية لم تحل دون إيمانه بنزعة فائقة للطبيعة، تُعبر عن تدخل الله في صميم النظام الطبيعي بطريقة مباشرة. فالعالم المثالي يتدخل بطرق مفاجئة في صميم العالم الواقعي، مما يدل على أن الله كثيراً ما يُغير من مجرى التاريخ بين حين وأخر(١٠٠٠). وإذا كانت أية فكرة تصدق

<sup>(</sup>۱۰۸) زکی نجیب محمود: من زاریة فلسفیة، ص ۲۱۲.

<sup>(109)</sup> Cartwright, Op. Cit, p. 20.

<sup>\*</sup> يقترب هذا الموقف التطوري لـ «جيمس» من الموقف الإبستمولوجي الفيلسوف المعاصر «كارل بويره، ففي كتابه «المعرفة الموضوعية» يُصرح «بوير» قائلاً: «إن نمو معارفنا إنما يجئ نتيجة لعملية مماثلة تماماً لما يُطلق عليه «داروين» الانتخاب الطبيعي. إنه الانتخاب الطبيعي الفروض. إن معرفتنا تتكون في كل لحظة من تلك الفروض التي تبُدي صلاحيتها حين تظل في صراع من أجل الوجود. صراع بين الفروض المتنافسة يُستبعد منها غير المسالح». كذلك يري «بوير» في الداروينية تطبيقاً لما أسماه «منطق المواقف» Logic of situation، وحسب هذا المنطق في الداروينية تطبيقاً لما أسماه «منطق المواقف» أو أن نفهم سبب افتراض نظرية عاب أذا أردنا أن نفهم سبب إقدام أحدهم علي فعل شئ ما، أو أن نفهم سبب افتراض نظرية ما، فإن علينا أن ننظر إلي الفعل أو إلي النظرية علي أنه استجابة للمشكلة التي تواجهه ويظهر حل المشكلة في إطار دارويني، بمعني أن الاستجابة للمشكلة تطرح كفرض يخضع ويظهر حل المشكلة التي تؤدي إلي واحد من ثلاثة أمور: رفضه التام، أو تعديله، أو قبوله ويظل الفرض مقبولاً طالما لا تواجهه مشكلة جديدة يعجز عن حلها. أما إذا ظهرت هذه المشكلة وظهروها وارد – فإنها تُلقى بالفرض القديم بعيداً ليحل محله فرض آخر.

لزيد من التفاصيل عن نزعة «بوبر» التطورية، أنظر:

محمد محمد قاسم: كارل بوير، القصل الثالث، ص ص ٢٠٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>١١٠) ذكريا إبراهيم: براسات في الفلسفة المعاصرة (ط٢، مكتبة مصر، القاهرة، ١٩٧٢) صر٤ه.

بنتائجها العملية في مجرى التجربة ومجرى الحياة، فإن لفكرة وجود الله من النتائج السلوكية والأخلاقية ما يجعلها أجدر الأفكار بالقبول(۱۱۱).

من جهة أخرى، وبغض النظر عن الأصداء الواسعة للبرجماتية كفلسفة ومنهج، فإن استخدام «چيمس» لتصور الغرائز الإنسانية كان له تأثيره الهائل على السيكولوجيا الأمريكية في العقود القليلة الأولى من القرن العشرين، حتى لقد أحصى أحد الباحثين أكثر من ٦٠٠ كتاب ومقال نشرت فيما بين عامى الإنسانية (١٩٢٠ في كل من بريطانيا وأمريكا، توظف جميعها فكرة الغرائز الإنسانية (١٩٢٠).

#### تعقيب:

27- لاشك أن للماضى البعيد، ولأصل الأشياء، سحر خاص عرف «داروين» كيف يحيطه بأطر تطورية تأسر العقول والأبصار، فإذا بالإنسان وقد استوعبته الداروينية – ينبش فى ماضيه بحثاً عن جذور طمرتها السنون، وإذا بمعاول الهدم تطول أفكاراً طألما اعتقدنا بثباتها وقوتها. حقاً لقد حاول «داروين» – بحذر فطين – أن يتجنب فى البداية أى تطبيق لنظريته على الإنسان، وانتهى به الأمر فى نهاية المطاف إلى موقف «اللا أدرى» من قضايا الخلق وأصل الحياة والصدفة والعناية الإلهية، إلا أن الدوى الهائل لنظريته، وما ورثه من تشكيك فى كثير من مسلمات الدين، بل فى حقيقة الدين ذاته، كان كفيلاً بإحداث تغييرات حادة فى كافة النظم المعرفية للإنسان: فالفلسفة، وعلم اللاهوت، وعلم النفس، والأدب، والانثروبولوچيا، والسياسة،

<sup>(</sup>١١١) زكي نجيب محمود: المرجع السابق، ص ٢١٦.

<sup>(112)</sup> Degler, C. N.: In search of human nature, The decline and revival of Darwinism in American Social thought, Oxford university press, Oxford, 1991, Quoted by Cartwright, Op. Cit, p. 20.

الداروينية معجماً عاماً تُترجم به كافة مظاهر النشاط الإنساني وإنجازاته الحضارية، فأصبح الإنسان بدوره – وقد جُرد من ثيابه، ومني بالعزلة. وفقد المركز الذي ظل يحتله آلاف السنين، فعاد حيواناً بين سائر الحيوانات، وتاه في غياهب الكون دون إيمان يهديه في عالم يسمو على مداركه – أصبح يتقصى مستقبله في جزع وقلق مما ينبئ به ماضيه. ألسنا نخضع في تطورنا لحتميات الوراثة والطفولة والبيئة والتنافس المجتمعي من أصل البقاء؟.

ربما يخفف من حتميات الطبيعة قدرة العقل الإنساني على تجاوزها بالقفز البطيء فوق حدودها. فإذا كان علم التشريح مثلاً يخبرنا بعدم قدرة أجسادنا على الطيران في الهواء، وإذا كانت البيولوجيا تخبرنا بأننا لا نستطيع التنفس تحت الماء أو على القسر، إلا أننا استطعنا بصناعاتنا وتكنولوجيتنا أن نطير بضعف سرعة الصوت خمسة أميال لأعلى، وأن نرسوا على القمر، وأن نتنفس تحت الماء، وتلك بلاشك عوامل تفوق للنوع البشري في صراعه الوجودي ضد الأنواع الأخرى. ولكن هل يستطيع الإنسان تجاوز الصراع التنافسي الملتهب بينه وبين نوعه؟. سؤال يُغلف الشك إجابته إلى حد كبير، لاسيما بعد أن تجرأ الإنسان على إلهه، ووثق بفلسفات ترتفع به إلى الهاوية، واتخذ من انجازاته الحضارية سلاحاً يقهر به إخوانه من البشر.

# الفصل الثالث الداروينية والتطور البيولوچى للمجتمع

#### نمهيد.

33- لم تحظ نظرية علمية خلال التاريخ الحديث للفكر الإنساني بما حظيت به نظرية «داروين» في التطور العضوى من أصداء واسعة، عبرت بها نطاق التخصص العلمي، لتعيد توجيه الفكر الإنساني في كافة مجالاته. ففي أعقاب ظهور النظرية شهد العالم الغربي نزعة حماس تطوري في الشوارع والأكاديميات ومراكز البحث، بلغت ذروتها في المجادلات العلمية والدينية الحادة حول أصل الإنسان وحقيقة الخلق وغايته (ف٥٣)، وهي مجادلات لم تمنع الفكر الاجتماعي - بأبعاده السياسية والاقتصادية والأخلاقية والثقافية، وغيرها - من أن يصطبغ بصبغة داروينية واضحة، حتى لقد أصبح «داروين» - دون منازع - متحدثاً عقلياً معتمداً من قبل الجميع تقريباً. وقد تختلف الأراء حول مدى ما حققته النظرية التطورية في مجالات العلوم الاجتماعية والإنسانية، وفي تقدير الدور الذي أدته في تقدم هذه العلوم، بل وقد تختلف الأراء أيضا حول مدى أهميتها في الحياة العامة ذاتها، إلا أن الشئ المؤكد أنها كانت بمثابة «البئر»، يروى ماءه كل ذي ظمأ فكرى من أصحاب الفلسفات والإيديولوجيات المختلفة، رغم تعدد الرؤى وتباين الغايات.

ومن الغريب حقاً أنه على الرغم من أن حركة «الداروينية الاجتماعية» تحمل اسم «داروين»، الذي يرتبط اسمه أكثر من غيره بنظرية التطور، إلا أن «داروين» نفسه لم يكن «داروينياً اجتماعياً» – إن صبح التعبير، ذلك أن تركيزه كان منصباً في المحل الأول على تتبع تطور الكائنات الحية في مجملها، والكشف عن ميكانيزمات هذا التطور، دون أن يتضمن ذلك اهتماماً مباشراً بدراسة تطور المجتمع الإنساني عن طريق المماثلة البيولوجية. حقاً لقد حاول «داروين» في كتابه الثاني عن «تسلسل الإنسان» أن يُطبق مبدأي «الانتخاب الطبيعي» و«الانتخاب الجنسي» على التطور البيولوجي والاجتماعي

للإنسان، إلا أن هذا الكتاب لا بحتل نفس المكانة العلمية التي يحتلها كتاب «أصل الأنواع»، إذ تأتي فيه معالجة «داروين» لظواهر التطور المحتمعي للإنسان سريعة مقتضية، فضلاً عن أنها تفتقر إلى العُمق والأصالة(١). هذا من جهة، ومن جهة أخرى كانت فكرة التطور – قبل «داروين» أكثر استخداماً وتطبيقاً على الإنسان الاجتماعي منها على الحيوانات والنباتات. كل ما فعله «داروين» أنه أعطى لهذه الفكرة بعداً علمياً ثرياً، بتبح قدراً وإسعاً من المائلة البيولوجية بين الإنسان - باعتباره كائناً عضوباً - وبين غيره من الكائنات الحية. ويعنى ذلك أن الاعتقاد العام في تطور الجنس البشري كان أسبق على الاعتقاد الدارويني في تطور الحياة العضوبة. وبصدق هذا بصفة خاصة على كتابات الفلاسفة الاجتماعيين منذ أيام الفيلسوف الاجتماعي والرياضي الفرنسي «كوندورسيه» Condorcet (۱۷۹۳ – ۱۷۹۳)، الذي حاول في كتابه الشهير «مسودة لوحة تاريخية لتقدم العقل البشري» - المنشور بعد وفاته عام ه ١٧٩- أن يتتبع نمو وتطور الجنس البشري المستمرين خلال الزمن، وذلك عبر تسم مراحل متمايزة، تبدأ بمرحلة العشيرة البدائية، وتنتهى بمرحلة الصحوة العلمية في العصر الحديث. وكان «كوندروسيه» برى أن هذه المراحل المتعاقبة سوف تعقبها مراحل أخرى تؤدى في نهابة الأمر إلى تقدم وكمال الإنسانية، وتهئ الفرصة للمساواة المطلقة بين الناس. وأن أساس كل تقدم هو التعليم العام. ولذا كان ينادي بضرورة تولى الدولة تعليم الأطفال والشباب والمعوقين على السواء. وتلك دعوة تقدمية وثورية إلى حد كبير إذا ما قيست بالعصر الذي ظهرت فيه(٢) وإذا ما قيست أيضاً بالدعوة الداروينية الحديثة التي محورها عبارة «البقاء للأصلح».

وحتى قبل «كوندروسيه» كان بعض الكتاب يتناولون هذه الأمور ذاتها

<sup>(</sup>١) أحمد أبو زيد: التطورية الاجتماعية، ص ص ١٠٦ - ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع، ص ١٠٨. وأيضاً:

أحمد محمود صبحي: في فلسفة التاريخ (مؤسسة الثقافة الجامعية الإسكندرية، ١٩٧٥) ص ص١٨٦ وما بعدها.

بالدراسة، ولا نغفل في هذا الصدد عن دراسات الفيلسوف الفرنسي «چان چاك روسو» Rousseau (۱۷۷۸ – ۱۷۱۲) لاسيما كتابه الشهير «خطاب عن اللامساواة» Discourse on Inequality (۱۷۵۵)، الذي تتبع فيه تطور الإنسان من الحالة الوحشية إلى مرحلة الحضارة الحديثة، مؤكداً أن الإنسان إذا ما حُرم من كل الخصائص التي تميزه عن غيره من الكائنات، وبعيداً عن مجتمعه، لن يكون أكثر من مجرد حيوان يعتمد في معاشه وحياته على استخدام المغ، ولذا فإن الملكة المميزة للإنسان هي في الحقيقة العمل الوصول إلى الكمال. وهذه عملية لا تنتهى، لأن العقل الإنساني يستطيع أن يُطور نفسه وينمو بغير حدود إلى ما لا نهاية. كما أن التطور العقلي يخلق رغبات وحاجات جديدة، وهكذا (۲).

وان نستطيع بطبيعة الحال أن نشير إلى كافة فلاسفة ومنظرى التطور الاجتماعى للإنسان، سواء قبل «داروين»، أو بعد أن ذاعت نظريته وأصبحت منطلقاً لمعظم هؤلاء. يكفى أن نقول أن رؤية العلماء والفلاسفة لطبيعة الإنسان كانت – ولا زالت – تُشكل أساس كل فلسفة ونظام سياسى ونظرية اجتماعية. فلقد كان الاعتقاد بفسوق الإنسان عنصراً أساسياً في فكر القرون الوسطى. وفي القرن الثامن عشر اعتبرت الحركة التنويرية الإنسان كائناً عقلانياً في جوهره، يستطيع أن يُخضع معتقداته لتمحيص نقدى. وفي النصف الثاني من القرن التاسع عشر رأى الداروينيون الاجتماعيون الإنسان منغمساً في الصراع على البقاء، وهو رأى أحياه ألأن من جديد علماء السلوك الحيواني على أنه فلسفة مجتمعنا الاكتسابي والتنافسي جداً. وفي السنوات الحيواني على أنه فلسفة مجتمعنا الاكتسابي والتنافسي جداً. وفي السنوات الني السلطة، روجت مجموعة من الفلاسفة والمفكرين الاجتماعيين في ألمانيا لنظريات «الدم والتراب»، والعودة إلى الفريزة ورفض العقل، والنظر إلى الإنسان بوصفه «وحشاً مفترساً» في

<sup>(3)</sup> Greene, John C. Darwin and the modern world view. Mentor books, N. Y. 1963, P. 81.

نقلاً عن أحمد أبو زيد المرجع السابق، من من. ١٠٨ – ١٠٩

جوهره، وإلى الحرب كأعلى شكل من أشكال حياته (1). وفي عصرنا هذا، عصر العولمة، عادت مبادئ «داروين» لتحتل مكانها البارز في خطط وبرامج الرأسمالية الإمبريالية. إنها لا تحمل فقط – في هذه الخطط وتلك البرامج – معنى التقدم، بل تحمل أيضاً أهدافه وآليات تنفيذه، وهي أهداف وآليات ربما تؤدى «روحياً» و«أخلاقياً» إلى تعاسة المجتمع الإنساني وتدهوره بدلاً من أن تؤدى إلى خيره الأسمى وتقدمه.

إن ما أفرزته الداروينية من أفكار في المجال الاجتماعي لم يكن فحسب مجرد أفكار نظرية بوسعنا قبولها أو رفضها على المستوى العقلى الخالص، بل كان بالأحرى «برنامج عمل» مُوجَّه، يهدف إلى إعادة تشكيل عالمنا الحديث والمعاصر، ولقد أن الأوان لكي نعمل على تحديد موضعنا في هذا العالم. ولن يمكننا ذلك دون استقراء واضح ودقيق لعناصر هذا البرنامج وأبعاده المختلفة.

# أولاً: الداروينية الاجتماعية: أبعاد سياسية.

2- ووجهت فكرة التطور العضوى، حال ظهورها – كنظرية عامة – فى بداية الترن التاسع عشر، بهجوم عاصف من قبل المؤسسات الدينية والسياسية التى وجدت فيها تهديداً مباشراً النظام الاجتماعى القائم. ولقد أشرنا من قبل (ف٢) إلى ما قوبلت به نظرية «لامارك» من رفض وازدراء، وكيف وصف بأنه ملحد، وهادم، وتطورى!، الأمر الذى يعكس رؤية المجتمع الغربي أنذاك لمقولة التطور كمقولة مستهجنة، يُوصم القائلين بها بالتردى الديني والأخلاقي. وليس أدل على ذلك من رد الفعل الحاد قبيل منتصف القرن التاسع عشر، تجاه كتاب عادى لعالم الطبيعة الإنجليزى الهاوى «روبرت تشامبرز» R. Chambers، حاول فيه أن يُروح لفكرة التطور العضوى وقابلية الأنواع للتحول إلى أشكال جديدة. كان عنوان الكتاب «أثار الخلق الطبيعي» The vestiges of natural creation، وقد نُشر بدون توقيع عام ١٨٤٤. ورغم كونه كتاباً نثرياً، تمتزج فيه وجهة النظر الدينية بالوقائع

<sup>(</sup>٤) چون لويس: الإنسان ذلك الكائن الغريد، ص ١٧

العلمية، إلا أنه لقى هجوماً قاسياً من كافة طوائف المجتمع الإنجليزى، حتى لقد وصفه «أدم سيدجويك» A. Sedgewick – أستاذ الچيولوجيا بكامبردج ومُعلم «داروين» السابق – بالإجهاض القدر Filthy abortion، لأنه – فى نظره – يهبط بالإنسان إلى حد إفساد وتسميم الينابيع الجيدة للأخلاق. ولقد كان هذا الهجوم واحداً من أهم أسباب تأخر «داروين» فى نشر كتابه «أصل الأنواع» حتى عام ١٨٥٩(٥).

٤٦- على أنه بظهور نظرية «داروين» كان المجتمع الأوربي قد بدأ بشهد تغييرات هائلة في كافة محالاته، ساعدت بلاشك على قبول النظرية - لأهداف ليست بالضرورة علمية - والامتداد بها إلى مجال الإنسان. فقد إزداد الاتميال بالشعوب «البدائية» نتيجة لاتساع حركة الكشف الجغرافي والاستعمار وتكوين الإمبراطوريات. وأدى ذلك إلى اهتمام العلماء بعقد المقارنات ببن هذه الشعوب والمجتمع الأوربي المتقدم بأنماط سلوكه ونظمه الاجتماعية المعقدة. كذلك شهدت أوربا حركة تغيير جذري من حياة الزراعة إلى التصنيع، صاحبها تحولات عميقة في كل النظم والعلاقات. يُضاف إلى ذلك كثرة الاكتشافات الأركيولوجية التي تمت في ذلك الوقت وتقدم البحوث المتعلقة بعصور ما قبل التاريخ وأشكال الحباة القديمة وتطوراتها كما تكشف عنها الحفريات(٦). وقد تجلت هذه التغييرات في الكتابات الأنثروبولوجية والاجتماعية والتاريخية والاقتصادية، ويصبغة خاصة في النظرية السياسية، تلك التي نظرت إلى مبادئ «داروين» البيولوجية، كالصراع، والمنافسة، والبقاء للأصلح، كظواهر طبيعية تصلح للتطبيق على المجتمع الإنساني، إما لتبرير وجود نظام قائم واستمراره، أو لتبرير الثورة عليه وتغييره. وهذه هي حركة الداروينية الاجتماعية بشقيها، اللذين يمكن أن نسميهما بمصطلحات عصرنا:

<sup>(5)</sup> Cartwright: Evolution and Human behaviour. Op. Cit. pp. 320 - 321.

<sup>(</sup>٦) أحمد أبو زيد التطورية الاجتماعية، ص ١١٠

«جناح اليمين» – أى «الرأسمالية» Capitalism – و«جناح اليسار» – أى الاشتراكية Socilaism، وإن كان جناح اليمين هو الذي فاز بالصفقة في نهاية الأمر فدانت له الأرض تحت مُسمى العولة.

# أ- اليمين الدارويني (الرأسمالية).

٤٦- بالنسبة لجناح اليمين كانت الرسالة السياسية وأضحة: الرأسمالية، الاستعمارية Colonialism، الإمبريالية Imperialism، تفاوت الثروة... واللامساواة الاجتماعية. فلئن كان قانون الطبيعة يعمل على تصفية الضعيف والعاجز من أنواع الكائنات الحية دون مساعدة من أبة سلطة فوقية خارقة للطبيعة، فلم لا يسرى هذا القانون على المجتمع الإنساني ذاته في مواجهة أية سلطة مركزية؟(٧). ولقد شمل هذا الجناح في أوربا أولئك الذين ركزوا اهتماماتهم على الامتياز الوراثي Hereditary privilege ومكاسب الثورة الصناعية، وعلى أساس هذه الاهتمامات دافعوا عن أنفسهم -بالداروينية – ضد أية محاولة لتبرير الثورة الاجتماعية، والتحكم الحكومي، والاشتراكية في أي من أشكالها العديدة خلال القرن التاسع عشر، بل وضد مطالب أخلاقية ملحة، مثل تشريع القوانين المنظمة لعمل الأطفال، وقوانين المعونة ومكافحة الفقر والبطالة، ونظم الأمان الإلزامية في المصانع، والتربية العامة، وغيرها (^). يُعبّر الاقتصادي الإنجليزي «وولتر باجوت» W. Bagehot (۱۸۲۷ –۱۸۲۱) عن ذلك في كتابه «الفيانياء والسياسة» Physics and politics (١٨٦٩) فيقول: «مهما قد يُقال ضد مبدأ الانتخاب الطبيعي، فلا ريب في هيمنته في المجتمع البشري. فقد قتل الأقرياء دائماً الضعفاء كلما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً. وفي كل دولة خاصة من العالم، يجنح الأقوياء إلى أن يكونوا هم الأفضل»(٩). ويؤكد «رسل» على المبدأ الداروبني ذاته، فبذهب

<sup>(7)</sup> Op. Cit. p. 321.

<sup>(8)</sup> Beckner: Darwinism, Op. Cit. p. 304.

<sup>(</sup>١) نقلاً عن جون لويس: الإنسان ذلك الكائن الفريد، ص ٩٧

فى كتابه «أمال جديدة فى عالم متغير» world إلى أن «من طبيعة الإنسان أن يكون فى صراع مع شئ ما. صراع يخرج منه بعض الناس منتصرين، ويخرج البعض الآخر منهزمين. والمهزومون لا يتركون وراءهم عادة سوى ذرية قليلة، أو لا يتركون ذرية مطلقا، ويتبع ذلك أن السيكولوجية التى تنتقل بالوراثة يغلب أن تكون سيكولوجية المنتصرين» (١٠).

وفى الولايات المتحدة تبنت السياسة الأمريكية إيديولوجيا ممائلة تشجع على الملكية الخاصة لوسائل الانتاج، ونمو الاقتصاد الحر، والمضاربة التنافسية، والفردية Individualism، والاحتكار التجارى، حتى لقد أصبحت الولايات المتحدة مركزاً رئيسياً لتصدير الخطط الراسمالية المدعومة بالدرواينية وتجديدها. وهكذا نجد مثلاً سياسياً واقتصادياً أمريكياً بارزاً هو «وليام جريهام سمنر» W. G. Sumner (1910 – 1910) – الأستاذ بجامعة «يال» Yale، وأحد كبار الدارونيين الاجتماعيين – ينظر إلى المجتمع كنتاج لصراع اجتماعي، يمكن فيه لكل إنسان أن ينجح فقط على حساب الآخرين. إن مصطلح «الأصلح» في هذا الصراع الاجتماعي ينطبق فقط على أولئك الذين «لا يرحمون الطموحون، الكدون، المقتصدون. إنهم يقفزون إلى القمة، ومن الصواب أنهم يجب أن يفعلوا ذلك. أما المرضى، والعاجزون، والمبذرون، فأولئك هم الخاسرون، الذين لا يتكيفون مع واقع عالمم، وهم لذلك عُرضة للاستبعاد الشرعى بالانتخاب الاجتماعي»(۱۱).

ويضع «سمنر» المجتمع الإنساني أمام خيارين لا ثالث لهما: فإما «الحرية، اللامساواة، البقاء للأصلح»، وإما «اللاحرية، المساواة، البقاء لغير الأصلح». إن الذين جعلوا من أنفسهم مليونيرات هم نموذج إرشادي

<sup>(</sup>۱۰) برتراند رسل: أمال جديدة في عالم متغير (ترجمة عبد الكريم أحمد، مراجعة علي أدهم، دار سعد مصر، القاهرة، بدون تاريخ) مرا \... (11) Beckner: Op. Cit. pp 304- 305.

Paradigm للأصلح. إنهم «نتاج انتخاب طبيعى، يسرى على كل البشر، لينتقى أولئك الذين لديهم القدرة على مجابه ة حاجات عمل ما، ومن ثم إنجازه»(١٢).

ومن الواضح أن الحجة الرئيسية للداروينية الاجتماعية في صورتها التمينية هي طبيعة الإنسان العدوانية الموروثة عن أسلافه في مسيرة التطور العضوى. فالمجتمع الإنساني جزء من الطبيعة الحية، ويخضع بالتالي لقانونها الأزلى القياضي بهيمنة الأقوى وفناء الضعيف. وليس من المرجِّع أن تؤثَّر التربية كثيراً في صفات شخصية مبنية من الداخل وموروثة. صفات ترسخت في حيناتنا عبر أكثر من مليون سنة من الانتخاب الطبيعي. وماذا عسى أن تكون بضع مئات من السنين من التربية بالقياس إلى ذلك؟. هكذا تُطرح الداروبنية العلمية بوصيفها دعماً بيولوجياً للمذهب الفردي التنافسي، ولاقتصاد السوق الحر، ولهيمنة رجال الأعمال والصناعة باعتبارهم الأقوى. ولكن ألا يمكن أن تكون نظرية «داروين» ذاتها قد اشتُقت من هذا المذهب؟. ألم يقتيس «داروين» الفكرة من «مالتوس» الذي ذكر أن الحرب والمرض والمجاعة هي عوامل تقليص مستمرة لفائض السكان؟(١٢). لعل الإجابة عن هذا السؤال تحمل توضيحاً للعبة التلاقح الكبرى بين العلم والسياسة. فإذا كان العلم قد فقد عذريته يوم ألقيت قنبلة هيروشيما، ولم يعد لنا أن نتخيله تلك العبذراء الطاهرة الجنون، بل وقبل ذلك حبين بدأ مشروع «مانهاتن»، أول معسكر اعتقال علمي جُمع فيه أكثر علماء الفيزياء والكيمياء عبقربة تحت حراسة عسكرية مشددة وقبل لهم: هيا العبوا واقتلوا، وكانوا جميعاً يعرفون أنهم سيقومون بأكبر اكتشاف شيطاني: تفجير الذرة، وأن هذا الاكتشاف سيُستخدم في أكبر مذبحة في تاريخ البشرية(١٤).... فالآن يكشف العلم عن

·-...

<sup>(12)</sup> Ibid. p. 305.

<sup>(</sup>١٣) جون لويس: المرجع السابق، من ١٢٢.

<sup>(</sup>١٤) أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، من من ٦١ - ٦٢

وجهه القبيح فيما أدى إليه اعتقال «داروين» فكرياً حين وضع نظريته، ثم تسييس مبادئه لتصبح دعماً علمياً يكفى لتبرير ضراوة الإنسان الحيوانية، والحط من أخلاقياته في عالم تحكمه المصالح.

## ب- اليسار الدارويني (الاشتراكية).

٧٤ على الجانب الآخر كان اليسار الدارويني بزعامة «ماركس» و«إنجلز» يستلهم أفكار «داروين» لتبرير ثورة البروليتاريا المحتومة «تطورياً» نتيجة لصراع الطبقات «الطبيعي» في النظم الرأسمالية، وصولاً إلى مجتمع لاطبقي تحكمه الملكية العامة لوسائل الإنتاج والمساواة الاجتماعية الكاملة لكافة أفراده. ورغم ما أضفته الماركسية من بريق «مثالي» «أخلاقي» على نظرية التطور، إلا أن هذه الأخيرة كانت بالنسبة لها سلاحاً ذو حدين، لاسيما حين بدأ التطبيق السوفيتي لتعاليم «ماركس» و«إنجلز» وكأنها «إنجيل» من صنع البشر، أخذ على أنه تطبيق لحتمية التاريخ، فإذا به يبدو وكأنه معاندة للتاريخ. فإذا كان الإنسان -- ككائن عضوى -- دائم التطور والتغيير، وإذا كان من المستحيل إيقاف التطور، فإنه لمن العبث فرض شكل التطور ومحاولة إقامة نظام اجتماعي قسراً بناءً على فكرة أو نظرية في ذهن حاكم أو مفكر.

حقاً أن الفكر يؤدى – بلاشك – دوراً هاماً في تطور المجتمعات، إلا أنه لا يكفى بمفرده لإقامة نظام اجتماعي. فالنظام الاجتماعي ينتج من خلال التطور البطئ لآلاف المعطيات التي تتفاعل في الضمير الإجتماعي، دون أن تنعكس بالضرورة في شكل إرادة واعية لنظرية يجرى تطبيقها من حاكم أو مفكر(١٠٠). ولقد تنبه معارضوا النظام السوفيتي – من داخله – إلى هذه الحقيقة قبل انهياره بسنوات قليله. من ذلك مثلاً ما قاله الأمين العام للحزب الشيوعي الأسباني في المؤتمر الوطني الثالث للحزب عام ١٩٧٥: «إن من

<sup>(</sup>١٥) حازم الببلاوي: التغيير من أجل الاتستقرار (دار الشروق & الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨) ص ٤٢

واجبنا أن نضع حداً لهذا العصر الذي كانت فيه الشيوعية تتصرف كما لو كانت كنيسة لها عقائدها، أو فرقة دينية مغلقة تحسب نفسها مستودع حقائق لا تقبل النقاش أو الجدل، ولها علمها الروحاني الذي يصون بقاءه بالتعذيب والاستشهاد»(١٦). على أن هذه الصيحة وغيرها لم تحل دون سقوط الشيوعية بنفس مقولة بنائها، أعنى مقولة التطور. فالتطور يعنى نشوء أنواع جديدة ... إن كان «داروين» لا يزال وحياً ملهماً!.

وعلى هذا الأساس نفسه لا ينبغى الظن أن الرأسمالية هى غاية التطور، أو أنها «نهاية التاريخ» كما يُردد أنصارها(١٧)، لاسيما بعد أن قهرت الشيوعية فى صراعهما التاريخى الطويل. إنها فحسب تُجدد نفسها، وتكيف برامجها مع الأوضاع الجديدة المتلاحقة فى العالم، وإن ظل جوهرها واحداً(١٨). وهى إذ أيقنت أن التطور لا ينتهى، وأن الصراع غريزة إنسانية، تكمن فيه عوامل بقائها، عمدت إلى استبدال «الإسلام» بالشيوعية كعدو صاعد، تُستنفر أمامه الطاقات، وتُمنى عبيدها بعالم جديد يخضع لإمرتها، ويحمل كل بشائر الثروة والغنى. وشأن الحاج الذى أجهده عناء السفر الطويل عبر الصحراء، يُسرع الإنسان الحديث خطاه صوب الواحة التى طال انتظارها، سعياً إلى تحقيق الحكم الذى ظل يراوده مئات السنين: الامتلاك والاستمتاع، والحصول على كل شئ على الفور. إنه دُوار الاستهلاك وتجميع والسلع وطلب اللهو والمتعة.... إنها النشوة وترك النفس على هواها.

<sup>(</sup>١٦) نقلاً عن بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص٣٨.

<sup>(17)</sup> See for example: Fukuyama, Francis: The end of history and the last man, Free press, N.Y. 1992.

<sup>(</sup>۱۸) قؤاد مرسي: الرأسمالية تجدد نفسها (سلسلة عالم المعرفة، العدد ۱۲۷، الكويت، مارس ۱۸۹۰) منه ۱۹۹۰.

<sup>\*</sup> See: Huntington, Samuel: The clash of civilizations and the remaking of world order, Simon and Schuster, N Y, 1996.

تحول دون وعى إلى إنسان ذو بُعد واحد: إنسان مستهلك. وتأتى البيئة المادية، كفيل الأمن من خلال الوفرة والمال، في الوقت المناسب للحلول محل البيئة الروحية التي خذلته فأنكرها. ومن ثم غدا رفع مستوى المعيشة هدف الحياة، والتقدم الاقتصادي كبير أصنام العصور الحديثة (١٩).

ثانياً: التطور الاجتماعي وحركة تحسين النسل:

أ- اليوجينيا: نشأتها ونتائجها.

24- وجه أخر الداروينية الاجتماعية يرتبط على نحو وثيق بجناحها اليسميني، هو ذلك المعروف بحسركة تحسين النسل The eugenics اليسميني، هو ذلك المعروف بحسركة تحسين النسل movement في حركة ذات أهداف سياسية واجتماعية، ولها من النتائج غير الأخلاقية ما وسمها بسوء السمعة، حتى بعد أن تطورت إلى علم قائم بذاته في عالمنا المعاصر، يعمل على تحديد مواقع آلاف الجينات المرضية في الإنسان، وإخضاعها لتشخيصات دقيقة، تبشر بالوصول إلى علاجات لها كان الأمل فيها ضعيفاً حتى وقت قريب.

بدأت هذه الحركة في بريطانيا ببرنامج للتكاثر البشري وضعه الفسيولوجي والأنثروبولوجي الإنجليزي «فرانسيس جالتون» F. Galton (فرانسيس جالتون» – 1۸۸۲ اسم (۱۹۲۲ – ۱۹۸۱) – وهو ابن خال «داروين» – وأطلق عليه عام ۱۸۸۳ اسم «علم تحسين النسل» Eugenics (أو اليوچينيا)، وهي كلمة من أصل يوناني تعنى «كريم المنشأ» أو «ابن عائلة» Well Born ولا يقتصر الهدف من هذا البرنامج على إيقاف الانحلال والتدهور المفترض في المخزون الچيني البشري، بل يتعداه إلى تحسين الصفات الجسمية والفكرية للأجيال المقبلة وفقاً لتقدير موضوعي لقيمتها (۲۰).

<sup>(</sup>١٩) بيلت: المرجع السابق، ص ٤٤.

And see for more detail: Marcuse, Herbert: One dimensional man. Studies in the ideology of advanced industrial society. Beacon press, Boston, 1969, pp. 9ff.

<sup>(</sup>٢٠) سعيد محمد الحفار البيولوجيا ومصير الإنسان، ص ٣٠

لاحظ «جالتون» أن إنسانيتنا المفرطة قد أدت إلى كون شفرة الانتخاب الطبيعي ثلمة، وما علينا إلا أن نشحذ هذه الشفرة مثلما يفعل مُربي النباتات والحيوانات، حين يستبعد الضعيف والمريض والعاجز من أفراد تلك الأنواع، ليستدقى وبنمي منها ما يتمتع فقط بصفات مرغوبة لصالح النوع. وكان اقتراح «جالتون» في هذا الصدد هو ضرورة تدخل الدولة للحد من فرص الزواج والتكاثر بين أفراد الطبقات الأدنى في المجتمع، لاستما أولئك الذين يعانون اضطرابات جسمية أو عقلية موروثة تنتقل بالضرورة إلى ذرياتهم. أما أفراد الطبقات الأعلى، الذين بتمتعون بمكانة احتماعية مميزة، وبنقاء واضح في التركيب الجيني Genetic constitution، فلابد من حفزهم على التزاوج والتوالد، استجابة لقانون الانتخاب الطبيعي، وعملاً على تقدم المجتمع ببقاء الأصلح والأكثر قدرة على التكيف وتطويع الواقع(٢١). وبعبارة أخرى، إذا كانت الطبقات العلبا الاقتصادية - فيما يقول «هكسلي» - لها من القدرة ما ليس لغيرها، أو على الأقل لها من المقدرة ما يؤهلها للنجاح في نظامنا الاحتماعي، إلا أنها لا تتناسل بسرعة حتى بمكن أن تحل ذريتها محلها. ومن ثم علينًا أن نسعى إلى علاج هذا الوضع، بالنصح الديني والاستعانة بالوطنية من حهة، وباعطاء الرواتب الإضافية لأميحاب العائلات، وتخفيض نفقات التعليم، وإنقاص ضريبة الدخل من أجل الأبناء من جهة أخرى. أما الطبقات الدنيا - وهي أقل قدرة من غيرها - فتتناسل بسرعة كبيرة جداً نسبياً، وبالتالي علينا أن نُعلمها طرق تحديد النسل، وألا نستمح بمساعدتها. وباستفادتها من العلاج بالمستشفيات، حتى لا يكون في القضاء على أخر عائق في سبيل الانتخاب الطبيعي ما يُسهل إنجاب الأطفال أو بقاءهم. ويجب أن يكون التعطل ذريعة لتعقيمها، أو على الأقل تتوقف المساعدة على عدم الإكثار من إنجاب الأطفال، وهكذا(٢٢).

<sup>(21)</sup> Cartwright: Eovlution and human behaviour, p. 21, p. 322. الإنسان في العالم الحديث، ص ٧٥.

٤٩- وكان من التلبيعي أن تلقى هذه الأفكار قبولاً وترحيباً من الساسة والحكام ذوى الاتجاهات القومية العرقية، لاسيما خلال الربيع الأول من القرن العشرين، حيث كانت جذوة الصراع مشتعلة بين قوميات مختلفة تسعى للحفاظ على هويتها وتأكيد نقائها العرقي. وهكذا انعقد المجلس الدولي الأول لتحسين النسل The first international congress of eugenics في لندن عام ١٩١٢، ليتخذ من «ونستون تشرشل» W. Churchill نائساً إنجليزياً للرئيس، ومن «تشارلز البوت» Ch. Eliot – رئيس جامعة هارفارد وقتئذ - نائباً أمريكياً للرئيس، وليضم في عضويته عدداً من أكبر علماء الحينات والاجتماع في ذلك الوقت. وكما يمكن أن نتوقع، جاءت نتائج ما وضعوه من برامج لتحسين النسل فاجعة ومُروعة. ففي بريطانيا طُبقت هذه البرامج على الطبقات الدنيا والوسطى في المجتمع، خشية تكاثر السكان من أبناء الطبقة العاملة الفقيرة جينياً، ومن ثم تدهور سلسلة النسب للعائلات البريطانية العريقة، فتم بذلك استبعاد أولئك الذين لديهم استعدادات وراثية -جسمية أن عقلية أن مهنية - ضعيفة: إما بإرسالهم إلى ميادين القتال، أن بإخضاعهم للتعقيم الجبري، في حين تمت العناية بالخبراء والأنكباء وذوي المواهب لدورهم في تقدم المجتمع، وكمثال على تباين الروى بشان هذه البرامج بين علماء تحسين النسل – مع ثبات الهدف – نجد أن أحدهم، وهو «ماچور ليونارد داروين» M. L. Darwin – الإين الرابع لتشارلز داروين كان معارضاً بقوة في كتابه «تقويم لعلم تحسين النسل» Eugenic reform لتقديم المنح الدراسية للنبهاء من أطفال الطبقات الأدنى، متعللاً بأن مثل هؤلاء الأطفال إذا ما رُقوا بمعارفهم التربوية المكتسبة إلى الطبقات الأعلى. فسوف تقل خصوبتهم، في حين أنهم لو تُركوا على حالهم، فمن المحتمل أن يكون لهم أطفال أكثر في المستقبل، ومن ثم تنمو وتنتشر جيناتهم المرغوبة. هذا فضلاً عن أن وجود هذه المنح الدراسية يُسبب إزعاجاً لآباء الأطفال من الطبقات

الاجتماعية الأعلى، لما سيجدونه من منافسة قوية ممن هم دونهم، ومن ثم تقل خصوبتهم التي هي قليلة بالفعل!(٢٢).

ولم يختلف الحال كثيراً في الولايات المتحدة، ففيما بين عامي ١٩٠٠ ، ١٩٣٠ أقرت ٢٠ ولاية أمريكية قوانين تسمح بالتعقيم الإجبارى للمجرمين والمصابين بأمراض عقلية، ومع منتصف عام ١٩٣٠ كان حوالي ٢٠,٠٠٠ أمريكي قد خضعوا للتعقيم ضد رغبتهم، سعياً للتخلص من چيناتهم المنحطة(١٢). من جهة أخرى كان هناك إجماع بين علماء تحسين النسل الأمريكيين على خطورة موجات الهجرة المتتالية من أقطار أوربية – شرقية وغربية – على النقاء العرقي للمهاجرين الأوائل، الأمر الذي حدا بالكونجرس عام ١٩٢٤ إلى أن يُصدر قراره «سئ السمعة» بتقييد عمليات الهجرة إلى الولايات المتحدة(٢٠). ولا زال المجتمع الأمريكي حتى الآن يعاني أفكاراً من هذا القبيل، الأمر الذي يضع علامات استفهام كبيرة أمام الدعاوي الكلامية الأمريكية التي تتغني بحقوق الإنسان.

أما في ألمانيا فلا يخفى علينا العُمق الذي غرقت فيه النازية بتطبيقاتها لأفكار علم تحسين النسل. فقد تشرب «هتلر» هذه الأفكار – أثناء سجنه – من كتابي: «يوچين فيشر» Eugene Fisher: «مبادئ الوراثة» The «مبادئ الوراثة» Eugene Fisher، وهو ما principles of heredity وهلم صحة السلالة» Race hygiene، وهو ما انعكس بقوة بعد ذلك في اهتمامه بالنقاء العرقي للجنس الآري من جهة، وبين والمنع القانوني للتزاوج بين الآريين واليهود «المنحطين» من جهة، وبين الأوربيين الغربيين والسود من جهة أخرى. وعندما قويت شوكة النازية عام المربيين التعقيم الجبري المنظم للمصابين بالشيزوفرانيا (الفصام العقلي)، والمصابين بالصرع Schizophrenics (الفصام العقلي)، والمصابين بالصرع

<sup>(23)</sup> Cartwright: Op. Cit, p. 323.

<sup>(24)</sup> Ibid, p. 23, p. 323.

<sup>(25)</sup> Ibid. p. 21.

والمتخلفين عقلياً Feebleminded، أما الطفل المشوّة أو المعوَّق فعد تم التخلص منه بسهولة. وقد قُتل بهذه الطريقة ما يقدر بحوالى ٥٠٠٠ طفل، كما استُتهدف ما يقرب من ٧٠،٠٠٠ شخص مريض عقلياً وتعرضوا للقتل دون هوادة. وقد بلغ الرُعب ذروته بالمحرقة البشرية Holocaust، حيث يزعم اليهود أنه قد أبيد بها منهم ما يقرب من ستة ملايين يهودى، بالإضافة إلى الشواذ Homosexuals وغيرهم من مفتقدى اللياقة والنفع(٢١).

٥٠- وهكذا أصبحت أفكار علم تحسين النسل في الربع الأول من القرن العشرين مرتبطة بمجموعة «ممقوتة» من المعتقدات السياسية، في الوقت الذي أدرك فيه علماء تحسين النسل أنفسهم أن برامجهم التحسينية كانت مؤسسة على افتراضات مفلوطة حول طبيعة الوراثة ومدى تأثير العامل البيولوجي في تقدم المجتمع. فإذا كان الأساس الجيني يؤدي بوراً لا يمكن إنكاره في اكتساب الإنسان لسمات معينة، كالذكاء والاستقامة الأخلاقية وقوة الشخصية وغيرها، إلا أننا لا نستطيع أن نغفل دور المؤثرات البيئية التي أكد عليها «لامارك» (ف٢-٣) بون أن تجد أذاناً صاغية. لقد كان علم الوراثة في بداية أمره قادراً على إغفال شأن البيئة، لأنه في تجاريه يستطيع أن يتحكم في البيئة كي لا يبحث إلا في العوامل التكوينية فقط، إلا أن ذلك لا يمكن في علم تحسين النسل الذي يهدف أساساً إلى دراسة ما لدى الإنسان من صفات مختلفة موروثة باعتباره كائناً إجتماعياً. ولما كانت البيئة الاجتماعية تختلف من قوم إلى قوم، ومن عصر إلى عصر، ومن طبقة إلى طبقة، واختلافاتها خارجة عن رقابة علماء تحسين النسل، فمن الطبيعي أن تؤدي برامجهم إلى هذه النتائج المفزعة. ولو أردنا تعداد الأسباب التي توجب دراسة الأثر البيئي في تكوين الإنسان وتطوره، والتي لم يُعرها علماء تجسين النسل أي اهتمام لوجدنا أكثر من سبب، منها مثلاً(٢٧):

(26) Ibid, p. 324.

<sup>(</sup>٢٧) چوليان هكسلى. الإنسان في العالم الحديث، من من ٤٦ – ٤٧

أ- لما كان عُلماء تحسين النسل لا يستطيعون تسوية الأثر البيئى بالتجربة، فمن الواجب عليهم - أو كان من الواجب عليهم - أن يُسقطوا اثارها إذا ما أرادوا ألا يخدعهم بريق الذهب المزيف عن الذهب الحقيقى لأثر الوراثة. فمثلاً إذا ثبت أن قِصر القامة المشاهد في الطبقات الدنيا راجع إلى سوء التغذية، فإن ذلك لا أهمية له من ناحية علم تحسين النسل.

ب- لما كان في إمكاننا التحكم في الأحوال الاجتماعية، فمن الممكن في حالات كثيرة تغيير أثر العامل الوراثي. فلقد كانت العيوب الوراثية في العين مثلاً عائقاً كبيراً فيما مضى في كل مناحي الحياة تقريباً، ولكنها أصبحت الآن – في معظم الأحوال – شيئاً لا يذكر، بفضل تقدم علم البصريات وفن صناعة النظارات.

ج- للبيئة نفسها أثر انتخابي. ولم تك هذه الحقيقة اللاماركية الأساسية مأخوذة باهتمام في علم الحياة الإنساني فيما يتعلق بالبيئة الاجتماعية. فمثلاً تجتذب المدنية الحديثة أولاً - ثم بعد ذلك تشجع - أفراداً مختلفين عمن اجتذبتهم المدنية القديمة وشجعتهم.

د- وكان على علماء التحسين - عند وضع برامجهم - أن يراعوا النظام الاجتماعي الذي يأملون أو يتوقعون أن يعيش فيه الجنس الذي يحسنونه، فالذين يربون الماشية مثلاً، يراعون عند قيامهم بعملهم ما إذا كانت الماشية التي يربونها ستُستخدم في المراعي الخصيبة حيث الغذاء الوفير شتاءً، أم ستعمل في أرض شبه قاحلة متأخرة. لكن علماء تحسين النسل، وقد سيطرت عليهم - لأسباب سياسية - فكرة النقاء العرقي الجيني، لم ينظروا فيما إذا كانوا يواجهون عالماً كله حروب ونزعات قومية أم عالماً يسوده السلم والتقدم الشقافي، ولم ينظروا أيضاً في طبيعة الظروف البيئية التي تمر بها مجتمعاتهم.

# ب- انتصار الثقافة: «بواز، والتكيف البيئي.

٥١ - هذه الأسباب وغيرها لم يغفل عنها عالم الأنثر وبولوچيا الأمريكى «فرانز بواز» F. Boas (١٩٤٢ - ١٨٥٨) في تحليلاته لمسيرة التطور البشرى، بل لقد ساعدت جهوده على تحويل دفة الدراسات الأنثر وبولوچية والاجتماعية بعيداً عن مستنقع الأفكار العرقية ذات الجذور الداروينية، مؤكداً على فكرة الثقافة Culture كمرجع أساسى لتفسير السلوك الاجتماعى للإنسان وسماته المختلفة.

ففى شبابه عمل «بواز» بالمتحف الإثنوجرافى الملكى ببرلين. وهو معهد له تقليد مؤيد للتفسيرات الثقافية – أكثر من التفسيرات البيولوجية – للاختلافات البشرية. وفي عام ١٨٨٨، انخرط «بواز» في سلك التدريس بجامعة «كلارك» الأمريكية، ليُعين بعد ذلك أستاذاً للأنثروبولوجيا بجامعة «كولومبيا»(٢٨٠). لقد كانت «أمريكا» بالنسبة لـ «بواز» – قبل أن تنتشر بها أفكار تحسين النسل وسياسات تقييد الهجرة – ملاذاً أمناً له كيهودي من اضطهاد النازي، فأخذ على عاتقه إحلال فكرة «النسبية الثقافية» Cultural relativism للبشر محل فكرة «النسبية المجابين القدرات العقلية والعادات والسمات الشخصية من شخص إلى آخر ومن مجتمع إلى آخر (٢٩).

وفي عام ١٩١١ نشر «بواز» كتابين كان لهما تأثير تطوري هاء على The mind of العلوم الاجتماعية، الأول هو «عقل الإنسان البدائي» primitive man ، أما الثاني فقد كان تقريراً بعنوان «التغييرات في الشكل الجسدي الأنسال المهاجرين» descendants of immigrants .

والعمل الأول كان مجموعة من المقالات المنشورة من قبل. وكانت فكرته

<sup>(28)</sup> Op. Cit. pp. 21 -22

<sup>(29)</sup> Ibid, p. 340.

الرئيسية هى تلك القائلة بأن عقل الإنسان البدائى لا يختلف فى قدراته عن عقل الإنسان الحضرى المتمدن، فليست هناك أية اختلافات غريزية هامة بين الهمج Savages وأهل الحضر، وإنما ترجع اختلافاتهم إلى البيئة الاجتماعية ممثلة فى التاريخ والثقافة.

وفي تقريره عن التغييرات في الشكل الجسدي الخارجي للمهاجرين الأمريكيين، توصل «بواز» إلى سلسلة من الاكتشافات الهامة التي فاجأته هو قبل غيره. فلقد نظر فيما إذا كان «مؤشر الرأس» Cephalic index - أي النسبة العددية بين أفراد المهاجرين ذوى الرأس الطويلة، وغيرهم من ذوى الرؤوس العريضية – قد بقي ثابتاً بعد فترة زمنية معينة من هجرتهم إلى أمريكاً. وكان هذا المؤشر شائم الاستخدام في أواخر القرن التاسم عشر وأوائل القرن العشرين كوسيلة لتصنيف المجموعات العرقية المهاجرة من أورياً. فهناك من جهة أبناء الجنوب الأوربي الذين يتسمون برؤوس عريضة brachycephalic، وهناك من جهة أخرى أبناء الشيمال من نوى الرؤوس الطوبلة dolichocephalic. وكان من المعتقد أن النسبة بينها تبقى ثابتة ولا تخضع لأية مؤثرات بيئية. وجد «بواز» أن رؤوس الأطفال من كلا الصنفين قد مالت نحو نمط مشترك، لاسيما إذا كانت الأم قد قضت في أمريكا عشر سنوات أو أكثر قبل الحمل. ومن ثم كان استنتاجه بأنه إذا كانت هناك مروبة مورفولوجية للبشر وفقاً لمؤثرات البيئة، فلم لا تكون هناك أيضاً مرونة عقلية تخضم لعوامل بيئية ثقافية؟(٢٠).

07 – كانت حجج «بواز» كافية لكى تقنع العديد من علماء الاجتماع بالتحول عن التفسيرات الداروينية للسلوك الاجتماعى للإنسان. ولم يكن فى ذلك تضحية كبيرة منهم، فلقد بدت لهم «اللاماركية» دائماً أكثر جاذبية. «إن عملية الانتخاب الطبيعى الداروينية التى تتم بلا غرض، تقف على طرف نقيض

<sup>(30)</sup> Ibid, p. 22.

من القصدية القوية النابعة من الطبيعة الإنسانية، ولذلك فمن الأفضل لنا أن نلقى بأنفسنا بين أذرع المذهب البيئي Environmentalism، بدلاً من أن نعانى الحضن البارد للانتخاب الطبيعي (٢١). وحـتى عندما أثبت علماء البيولوجيا أوجه الاتفاق بين فكرة الانتخاب الطبيعي وعلم الچينات المندلي (ف١١)، فإن معظم علماء الاجتماع كانوا يتحركون ببطء في الاتجاه المضاد، فبدأوا في بناء ما يمكن أن نسميه «نموذج العلم الاجتماعي الثابت للطبيعة الإنسانية» The standard social science of human nature ينطلق هذا النموذج – الذي ظل مسيطراً على الفكر السيكولوجي والاجتماعي منذ عام ١٩٢٠ وحتى عام ١٩٧٠ تقريباً، ولا يزال مقبولاً نسبياً في بعض الدوائر – من فكرتين أساسيتين: فهو من جهة يُشدد على عدم أهمية اختلاف التكوينات الچينية للبشر، بمعني أن الناس يكونون عند الميلاد هم أنفسهم في كل مكان. وهو من جهة أخرى يُعول كثيراً على الثقافة باعتبارها العامل الأول في تشكيل سلوك وعقل الإنسان الراشد، وهو ما يشهد به اختلاف السلوك في تشكيل سلوك وعقل الإنسان الراشد، وهو ما يشهد به اختلاف السلوك الإنساني عبر – وضمن – الثقافات النوعية المختلفة (٢٠).

ويعنى ذلك أن سلاسل النسب العائلية التى شيدها «جالتون» يمكن أن تُفسر بالتربية الثقافية بالإضافة إلى – أو بغض النظر عن – الطبيعة البيولوجية. وحتى لو سلمنا بدور العامل الوراثي في اكتساب الصفات الشخصية، فمن ذا الذي يُعطى لنفسه – أو لإنسان غيره تحكمه النوازع الموروثة – حق تحديد الصفات المرغوبة أو اللامرغوبة؟. وهل يقبل الأفراد بتعدى الدولة على حق من حقوقهم الأساسية كحق الإنجاب؟. إن ما يعانيه المجتمع الإنساني من مشكلات ملحة، مثل عدم المساواة في توزيع الثروة،

(31) Ibid, p. 23.

<sup>(32)</sup> Ibid. and see for more detail: Tooby, J. & Cosmides, L.: Cognitive adaptations for social exchange, in Barkow, J. H. & Cosmides & Tooby (eds): The adapted mind, Oxford university press, Oxford, 1992.

والفقر، والبغاء، وغيرها، ليست بمشكلات يمكن حلها بأفكار وبرامج علم تحسين النسل، فما شهدته أمريكا من كساد في بداية عام ١٩٣٠، عاني منه الثرى والذكي والفقير على حد سواء، ليؤكد على عدم ملاصة الربط بين الذكاء والنجاح، أو بين العرق وتقدم المجتمع (٢٣).

وبعد الحرب العالمية الثانية، وبعد أن أصبحت «اليوجينيا» كلمة كريهة، تُذكر بالمارسات السياسية القذرة وفظائع النازى، أصدرت هيئة «اليونسكو» عام ١٩٥١ بيانها القائل بعدم وجود تبريرات بيولوجية لحظر زيجات العرق المختلط. ويؤكد البيان أيضاً – والذى وافق عليه عدد من أبرز علماء الجينات – أن المعرفة العلمية لا تقدم أساساً للاعتقاد بأن البشر يختلفون في قدراتهم الفريزية فيما يتعلق بالتطور العقلي والعاطفي. ولا يعني ذلك بالطبع أن النظرية التطورية لم يعد لديها شئ لتقوله، وإنما يعني بالأحرى أن المذهب البيئي قد اكتسب مصداقية سياسية وقانونية (٢٤).

وهكذا انتهت حركة تحسين النسل رسمياً، وإن ظلت تعمل في الخفاء بأيد سياسية ملوثة.

#### ج- اليوچينيا اليوم.

٥٣ - واليوم يعود إلينا علم تحسين النسل - من الباب الخلفى - فى شكل جديد، هو ذلك المسمى «مشروع الچينوم البشرى» (ف١٢). فعندما ينتهى هذا المشروع سيكون وقد وفر للباحثين الطبيين والبيولوجيين مجموعة ثمينة جداً من الأدوات لتفهم أفضل لبيولوجيا الإنسان. سيكون فى مقدور الفرد أن يفحص جيناته، وأن يعرف ما تُخبئه من أسرار عن الأمراض الوراثية التى تحملها - وكل منا يحمل فى المتوسط أربعة منها - فهل هذا شئ مفيد؟. هو لاشك شئ مفيد إذا كنا قد توصلنا إلى علاجات لمثل هذه

<sup>(33)</sup> Cartwright: Op. Cit. p. 24.

<sup>(34)</sup> Ibid.

الأمراض، وليس قبل ذلك. والتوصل إلى علاج المرض الوراثى يتطلب كما يقال نحو ٢٠ – ٣٠ عاماً بعد كشف التركيب الجزيئي للجين المعيب. إن الكثيرين ممن يشكّون في احتمال إصابتهم بمرض وراثى ما – بسبب وفاة أحد الوالدين مثلاً به – يحجمون عن إجراء الاختبار الوراثى، بل إن البعض ممن يكتشفون إصابتهم به يحاولون الانتحار. فماذا يفيد الفرد إذا عرف أنه حامل للجين، سوى أن يجلس منتظراً قدره، كمذنب حُكم عليه بالإعدام ينتظر تنفيذ الحكم؟(٢٠).

وفضلاً عن ذلك، ما هو حق الآياء - أو الحكومة - في إجراء الاختيارات الوراثية على القُصر أو الأجنة؟. وهل من حق الطبيب أن ينقل المعلومات الوراثية عن فرد ما إلى أفراد عائلته إذا كان هذا يعنى احتمال إصابتهم بنفس المرض الوراثي؟. إن تشخيص الأمراض الوراثية في الأجنة قبل الولادة سيؤدى حتماً إلى زيادة عمليات الإجهاض. فإذا اكتشفت الأم أن الجنين برحمها سيُصاب بمرض قاتل، فستفكر لاشك في إجهاضه، لتريح نفسها وعائلتها والوليد نفسه من عذابات حياة قصيرة تنتهي بميتة قاسية(٢٦). فإذا وافقنا على أن من حق الأم أن تجهض إذا وجدت أن الجنين الذي تحمله ستُصاب بمرض بقتل الطفل مبكراً ، فهل سنسمح بإجهاض جنين يحمل مرض «ألزهاممر» Alzheimer - مثلاً - الذي يقتل بعد عمر الثلاثين أو الأربعين؟. ثم أليس من المعقول أن تتسلل إلى قائمة الأمراض التي سيسمُع فيها بالإجهاض، أمراض هامشية كعمى الألوان أو قصير النظر؟. لاشك أن إباحة الإجهاض هو - من الوجهتين الدينية والأخلاقية - أمرٌ غير انساني ... عملية قتل ... إزهاق روح ... تحطيم متعمد لحياة شخص لم يولد ... عملية مهينة تحط من قيمة الحياة البشرية أثمن ما في الوجود(٢٧)، ولكن ما بالنا وعلماء الجيئات يمضون في مشروعهم دون هواده؟.

<sup>(</sup>٢٥) أحمد مستجير قراءة في كتابنا الوراثي، من من ٥٠ - ٥١

<sup>(</sup>٢٦) نفس المرجع، ص ص ٥٠ - ٥٠

<sup>(</sup>٣٧) نفس المرجع، ص٥٥

بل إن الأمر قد يتطرق إلى أبعد من ذلك، فيدفع أصحاب الشركات والأعمال إلى رفض تعيين أفراد يقول جهازهم الوراثى أنهم يحملون جينات معطوبة. فهل ستتم إذن «تفرقة» وراثية بين المتقدمين لشغل الوظائف؟. أمن الممكن إذن أن يتسبب چين - من بين مائة ألف چين يحملها فرد - فى ألا يجد مصدر رزقه دون ما ذنب جناه؟. وهل لصاحب العمل الحق فى أن يفحص چينوم من يتقدم لشغل وظيفة لديه؟ هل على المتقدم أن يقدم مع أوراق تعيينه شهادة بخلوه من مرض كذا وكذا الوراثى؟. والأكثر من ذلك، هل سيؤدى استغلال الفحص الچينومي إلى التمييز بين الطبقات، بالبحث عن فروق وراثية قد توجد ثم تضخيمها؟. وهل سنجد أنفسنا يوما ما أمام تفرقة عنصرية لم تشهدها البشرية من قبل، ندعى فيها أن الفروق بين الأجناس فروق وراثية جوهرية، وأن أثارها هي الوضع الاجتماعي والاقتصادي لهذا الشعب أو ذاك، وأن العلم بتقنياته المذهلة قد أثبت ذلك، فقدم الدليل الذي لم يتمكن منه أصحاب «اليوجينيا» الحمقاء في أوائل هذا القرن بما كان يتوفر لديهم من أدوات بدائية؟(٨٣).

إن المجسات الوراثية التي طلع علينا بها علم الوراثة الحديث ليست سوى سلاح جديد من أسلحة الشر التي يفاجئنا بها العلم كعادته. إنها تُحيل الإنسان إلى مجرد سلعة، بضاعة، يلزم أن تُفحص قبل أن تُنتج وتُعرض، ليُستبعد منها ما هو غير مطابق «للمواصفات»، فمن سيضع هذه للمواصفات؟. ألا تقود هذه المجسات حقاً إلى «يوجينيا» جديدة تسلحت بالعلم الصديث، تُعيد الحياة مرة أخرى إلى تلك الفكرة الجهنمية لإنتاج السوبرمان» التي استولت على أذهان المفكرين والنازي في العقود الأولى من القرن العشرين؟. أهي «اليوجينيا» إذن تدخل علينا من الباب الخلفي وقد ارتدت ثياب العلم، متخفية تحت اسم «اليوجينيا اليوتوبية» لتذيع الدمار مدعية أنها تسعى إلى تقليل آلام الإنسان – القتل باسم الرحمة؟(٢٩).

سيضعنا مشروع الجينوم البشرى لا محالة أمام مشكلات إجتماعية معقدة، يلزم أن يناقشها المجتمع، مثقفوه وعلماؤه وأطباؤه وفلاسفته، وعلماء الاجتماع والأخلاق ورجال الدين، بل وحتى بسطاء الناس، فالأمر يهم الجميم (٤٠).

ثالثاً: العرق، الذكاء، والجنس.

أ- الإيثولوجيا: «لورنز، والعودة إلى الغريزة.

30- لم تحل الإدانة الدولية «الرسمية» لبرامج تحسين النسل عقب الحرب العالمية الثانية (ف٢٥)، دون استمرار الداروينية الاجتماعية في بث دعاواها العرقية وصبغها بصبغة علمية، ومن ثم نموها في معية فروع بحثية جديدة تستلهم - كغيرها - رؤية «داروين» التطورية، لاسيما «علم النفس المقارن» (Comparative psychology و«الإيثولوجيا» (Ethology وداروين» بكتابه «ملامع الأحاسيس في الإنسان والحيوانات Expressions

<sup>(</sup>٤٠) نفس المرجع، ص ١٥٠.

<sup>\*</sup> كلمة «إيثولوچيا» Ethology مشتقة من الكلمة اليونانية «إيثوس» Ethos. وهذه الأخيرة تعني «الروح المميزة للثقافة»، كما تعني أيضاً «الخصائص الروحية المتضمنة في المواقف أو القيم أو الاتجاهات العاطفية التي تعيز أعضاء ثقافة معينة وتجعل منها شيئاً متفرداً». وقد عرف «سمنر» كلمة «إيثوس» عام ١٠٠١ باتها «مجموعة الخصائص المميزة التي تنفرد بها جماعة ما، مما يجعلها تختلف عن غيرها من الجماعات، ومن ثم يمكن القول أن لكل مجتمع «إيثوس» أو «شخصية اجتماعية» تعيزه عن غيره. والمقدمة الأساسية للإيثولوجيا هي أن دراسة أنماط السلوك الحيواني في البيئات المختلفة تزود الإنسان بمعرفة كاملة عن أنماط السلوك الإنساني من ناحية نشونها أو ظروفها الحالية، وذلك انطلاقاً من الفرض الدارويني القائل بوجود علاقة قوية بين الحالة الإنسانية الراهنة وبين مثيلتها في الأشكال السابقة من الثدييات. وعلي هذا يمكن تعريف الإيثولوجيا بأنها علم دراسة بيولوجيا السلوك الإنساني من منظور تطودي

لمزيد من التفاصيل، أنظر

<sup>-</sup> أحمد مرسي. عرض وتحليل لكتاب «هيلاري كالان»: الإيثولوجيا والمجتمع (مجلة عالم الفكر، المجلد الثالث، العدد الرابم، الكويت، ١٩٧٣) ص ص ٢٩٥ وما بعدها

<sup>-</sup> Cartwright: Op. Cit. pp. 5 ff. p. 324.

<sup>-</sup> Hinde, R.A.: Ethology, Oxford university press, Oxford, 1982.

حدّد معالم الطريق لهذين الفرعين البحثيين، إذ عمد فيه إلى وصف أنماط السلوك الحيوانى المختلفة باستخدام مصطلحات مستقاة من الحياة العقلية البشر، مؤكداً أنه ليست هناك وظيفة عقلية إنسانية فريدة، فكل ما يجرى من عمليات في عقول البشر يجرى بالمثل في عقول الحيوانات الأخرى. الفارق الوحيد بينهما هو ذلك المدى الذي بلغه الإنسان في مسيرة التطور. ويعنى ذلك أن هناك جذور غريزية لأنماط السلوك الإنساني يمكن التماسها بدقة لدى الحيوان<sup>(13)</sup>.

وهكذاء فيتنما ضعف الدعم العام للتفسيرات البيولوجية لطبيعة الإنسان في كل من بريطانيا وأمريكا - خلال العقد الثالث من القرن العشرين - تحت وطأة التضمينات السياسية لبرامج تحسين النسل، كان عالم النفس النمساوي «كونراد لورنز» Konrad Lorenz (۱۹۸۹ – ۱۹۸۹) يُطور في «قبينا» نظرياته عن الغريزة، ويضع أسس الإيثولوجيا. بدأ « لورنز» حياته العلمية كطيب، لكن شغفه بملاحظة الأنماط الفطرية لسلوك يعض أنواع الطبور والأسماك، دفعه إلى اقتفاء أثر «داروين» في منهجه التمثيلي المقارن بين كل من أنماط السلوك الحيواني والإنساني. بل لقد شدد على ضرورة هذا المنهج إذا ما أردنا فهما أفضل لطبيعة العلاقات التطورية بين الأنواع المختلفة، وعلى رأسها الإنسان، ومثاله الأشهر في هذا الصدد هو ذلك الذي ذكره في كتابه «خاتم الملك سليمان» King Solomon's ring (١٩٥٣): فلو نظرنا مثلاً إلى رقصة الحرب لذكر السمك المقاتل Fighting fish، لوجدنا أنها تنطوي على نفس المعنى الذي تحمله كلمات الغضب الحماسية المتبادلة بين المتحاربين من أبناء البشر في حلبة القتال، الأمر الذي يُؤصل العدوان البشرى عضوباً، وبجعل منه مسلكاً غريزياً برتد – بمنظار التطور – إلى أسلاف الإنسان من الكائنات الحية(٤٢).

<sup>(41)</sup> cartwright: Op. Cit. p. 4.

<sup>(42)</sup> Ibid, p.6.

تعتمد حجة «لورنز» في ذلك على قانون التطور الارتقائي، الذي يقضى بانتقال الأنماط السلوكية الثابتة وراثياً من كائن إلى آخر. فالإرتقاء يربط الإنسان بأسلاف من مختلف الكائنات العضوية، ويجعل من صفاته إرثا بيولوجياً ثابتاً لا يمكن الفكاك منه. وإذا كانت هذه الصفات قد خُتمت على الطبيعة الإنسانية عبر أزمنة طويلة من الانتخاب الطبيعي، فهي من ثم باقية فينا بقاء أعمدتنا الفقرية، ولا يمكن أن تتقبل التعليم أو الإقناع الأخلاقي (٢٤).

ومن الواضح أن أفكار «لورنز» بشبأن الطبيعة العدوانية للإنسبان، لا تخرج عن التوجه العام للداروبنية الاجتماعية، تلك التي كانت – ولازالت – تعكس جنوحاً ملموساً في التفكير الفربي، وتعاود الظهور من وقت إلى أخر في نظريات تعتبر الإنسان في جوهره مفترساً وعدوانياً. فلقد اعتبر «فرويد» مثلاً العدوان علامة الإنسان «في داخله»، والحافز المكبوت للتعبير عن الذات وتحقيقها دون تقييد. وقد كتب في مؤلفه «الصفسارة واستباؤها» Civilization and its discontents يقول: «الحقيقة هي أن الناس ليسبوا مخلوقات وبودة ودبعة... إن درجة من الرغبة في العبوان بحب أن تُحسب حسابها كجزء من موهبتهم الغريزية (11). ويؤكد الفيلسوف الألماني «أوزفالد شينجلر» O. Spengler (١٩٣٦ -- ١٨٨٠) مذا المعنى في كستسانه «أفسول الغرب» Thedecline of the west (۱۹۲۸ - ۱۹۲۸)، إذ يكتب قائلاً: «إن الحيوان المفترس هو أعلى أشكال الحياة النشطة. إنه بمثل أسلوباً للعيش يتطلب الدرجة القصوى من ضرورة القتال، والإخضاع، والإبادة، وتوكيد المرء تفوقه على الأخرين. ويحتل الجنس الإنساني مرتبة عُليا لأنه ينتسب إلى نوع الوحوش المفترسة. إن الإنسان وحشٌ منفتارس. سيأقول ذلك مبراراً وبَكر ار أ »(٤٠).

<sup>(</sup>٤٣) چون لويس. الإنسان ذلك الكائن الفريد، ص ٢٤٦

<sup>(</sup>٤٤) نقلاً عن المرجم السابق، ص ٩٨

<sup>(</sup>٤٥) نقلاً عن المرجع السابق، ص ١٠٩

كذلك يقارن الفيلسوف الأمريكي «هربرت ماركيوز» البدائية لدى (١٩٧٨ – ١٩٧٩) – على نحو تهكمي – بين أشكال العدوان البدائية لدى الإنسان، وتلك التي يُغلفها المجتمع الصناعي المتقدم بقيمه المعوجة وغاياته، فيصرح قائلاً: «من المؤكد إن استخدام وسائل العدوان قديم قدم الحضارة ذاتها، لكن هناك فرقاً حاسماً بين العدوان التكنولوجي وأشد الأشكال بدائية منه. فهذه الأخيرة لا تختلف كماً فحسب (أضعف): إنها تتطلب النشاط ومشاركة الجسم إلى درجة أعلى من الوسائل الآلية وشبه الآلية من العدوان.... ويكون استخدامها استخداماً إجرامياً... أما العدوان التكنولوجي فهو على العكس من ذلك ليس عملاً إجرامياً. فالسائق المسرع لسيارة أو قارب بخاري لا يُسمى قاتلاً حتى ولو كان كذلك. ومن المؤكد أن مهندسي إطلاق الصواريخ ليسوا قتله... إن الأنماط الجديدة للعدوان تدمر دون أن تجعل أيدى الإنسان قذرة، أرتجعل جسمه ملوثاً، أو تجعل عقله أثماً «(١٠).

وإذا كانت هذه الأقوال تسترشد علمياً بتعاليم «داروين»، وترسخ — ضمن ما ترسخ — مفاهيم العدوان Aggression والتفوق والعرقية Racism على أساس چينى وراثى، إلا أن المنطلق الإيديولوچى لها لا يخفى على أحد، وأساسها العلمى يبدو ذا صلة كبيرة بمناخ الآراء المتشائمة حول الإنسان ومستقبله، ذلك المناخ الذى تتحمل وزره الحروب والأزمات الاقتصادية والاضطراب الاجتماعى. فالواقع العلمى يؤكد أنه لا يوجد بين أفراد النوع الواحد من الحيوانات إلا القليل من العداء. إن الكلاب لا تأكل كلباً. ولا تعيش الأسود على مهاجمة الأسود الأخرى وأكلها. والحصول على طعام من فريسة الفرد الطبيعية ليس عدواناً متعمداً بالمعنى الإنساني. وكما لاحظ «لورنز» نفسه، فإن وثوب الأسود على فريسة ما مسألة عملية وليس غضباً. أما

<sup>(46)</sup> Marcuse, H.: Negations, Essay in critical theory, trans. from the German by Jeremy J. Shapiro, Publisher's forward by Robert M. Young, Beacon press, Boston, 1968 & association books, Lonson, 1988, pp. 264- 265.

غضبها، الذي يثيره الإنسان عادة حين يصطادها، فهو رد فعل مختلف تماماً. فالحيوانات إذن ليست لا أخلاقية، وليست لا إجتماعية على نحو متعمد(٤٧).

ومع ذلك، أظهر «لورنز» تعاطفاً مبكراً مع النازية، وانضم إلى الحزب النازى بعد ضم النمسا إلى ألمانيا مباشرة، وكتب مقالات لجريدة كانت لها ارتباطات واضحة بالنازية، بل لقد عكست بعض أفكاره نفس المخاوف النمطية التبريرية للنازية، كالاعتقاد بأن الرجل الحضرى Urban man قد تصرف على نحو أحمق حين عمد إلى إيقاف القوة التطهيرية للانتخاب الطبيعي، فواجه من ثم الفساد البيولوجي القوة التطهيرية للانتخاب الطبيعي، فواجه من ثم الفساد البيولوجي حند «لورنز»، ذريعة لنصب فخاخ إيديولوجيا بعينها، تمارس التطهير العرقي، وتدعو إلى العلو الچيني والعنصرية البيولوجية، حتى ولو استلزم الأمر لي عنق الحقائق العلمية (١٤٠٠).

# ب- السلوكية واختبارات الذكاء: ،واطسون، وما بعده.

٥٥- وعلى أية حال، كان استقبال أفكار «لورنز» في العالم الناطق بالإنجليزية متأثراً بقوة بمقال كتبه عالم النفس البيولوجي «دانييل ليهرمان» Daniel Lehrman، يستعرض فيه أفكار «لورنز»، وينتقد تعاطفه الظاهر مع النازية. ونظراً لندرة المعلومات التجريبية اللازمة لدعم تصور الفريزة، ونظراً لما أدى إليه هذا التصور من تبريرات مغلوطة لسياسات عرقية واضحة، بدأ علم النفس الأمريكي في التخلي التدريجي عن نظرية الغرائز بأكملها، ليبحث عن أساس أخر أكثر قدرة على احتواء الطبيعة الإنسانية وتفسير نوازعها. ولا ينبغي الظن أن علم النفس قد سارع بذلك إلى هجر البرنامج التطوري، إذ لم

(48) Cartwright: Op Cit. p. 324.

<sup>(</sup>٤٧) چون لويس: المرجم السابق، ص ٢٤٩

يكن لديه خيار أخر اللهم إلا المذهب البيئي، أو علي نحو أكثر دقة السلوكية (٤٩) Behaviourism

وعلى الرغم من أن السلوكية ترجع بجذورها الصديثة إلى عالم الفسيولوجيا الروسى «إيفان بتروفيتش بافلوف» I. P. Pavlov (1977) بنظريته عن المنعكسات المشروطة Conditional reflexes"، إلا أن المؤسس الفعلى لها هو عالم النفس الأمريكي «چون بروداس واطسون» . J. B. للؤسس الفعلى لها هو عالم النفس الأمريكي «چون بروداس واطسون» . Watson (1904 – 1904)، الذي هدف إلى تكوين علم موضوعي تجريبي للسلوك – وليس للعقل – يمكن أن يعد فرعاً من العلوم الطبيعية، هدف النظري التنبؤ بالسلوك وضبطه. ولتحقيق هذا الهدف رأى أنه لابد لعالم النفس من أن يبتعد عن الاستبطان Introspection بما هو عليه من ذاتية وبعد عن الموضوعية. فعلى حين أن الشعور أمر خاص، فإن السلوك أمر عام يمكن ملاحظته موضوعياً، وكذلك يمكن قياسه. ويجب أن يهتم العلم بدراسة يمكن العامة التي يمكن لأي باحث أن يلاحظها(١٠٠).

إن عالم النفس السلوكي الموضوعي – وفقاً لواطسون – لابد وأن يقيد ملاحظاته بكل من: الاستجابات الظاهرة الصريحة التي يرد بها الكائن العضوي على المنبهات، والمظاهر الفسيولوجية التي يمكن ملاحظتها، والتي تعكس ميكانيزمات داخلية مثل الأعصاب والغدد والعضلات. ويعنى ذلك أن

<sup>(49)</sup> Ibid. p. 25, p. 324.

<sup>\*</sup> الانعكاس المشروط هو استجابة الكائن العضوي (التي تنجم أصلاً عن مثير أو مُنبه طبيعي) حين تنجم عن منبه بديل أو مشروط في غياب المنبه الأصلي. وهكذا فإذا كانت (م) هي المثير أو المنبه الأصلي (كتقديم الطعام لكلب ما في تجربة بافلوف)، و(س) هي الاستجابة الطبيعية (أي سيلان لعاب الكلب)، وإذا كانت (م) هي المثير المشروط المرتبط بـ (م) (كرنين جرس ما وقت تقديم الطعام إلي الكلب)، فإن (س) الناجمة عن (م) في غياب (م)، يقال أنها استجابة مشروطة أو انعكاس مشروط.

See Runes: Dict. of philosophy, item "Conditioned response (reflex), p. 78.

<sup>(</sup>٥٠) أحمد محمد عبد الخالق: أسس علم النفس (دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، ١٩٨٩) م٠٧٠.

السلوكية تلح بشدة على تأثير البيئة، وأثر عملية المتعلم وتكوين العادات والخبرات – وليس الوراثة – في تشكيل السلوك والقدرات والسمات الإنسانية. وبعبارة أخرى يمكننا القول أن الإنساني – من منظور سلوكي – عبارة عن صندوق أسود Black box، يمكن فهمه ببساطة عن طريق قياس المنبهات الداخلة فيه والاستجابات الخارجة عنه. أما ما يجرى داخل هذا الصندوق الأسود المغلق من عمليات وتفاعلات فهو أمر لا يهمنا معرفته(١٠).

وبحثاً عن دعم فلسفى واضع لمنحاها، لجأت السلوكية إلى التحالف مع الحركة الفلسفية المعروفة باسم «الوضعية المنطقية» (ف١٨)، والتي جمعت بين عدد من الفلاسفة والمناطقة وعلماء الطبيعة والرياضيات، فيما عُرف بحلقة فيينا Vienna circle. إن أية جملة أو قضية – فيما زعم الوضعيون المناطقة حكون ذات معنى إذا ، وإذا فقط، كانت قابلة التعريف إجرائياً، أي إذا أمكن تحقيقها تجريبياً، سواء بطريق مباشر أو غير مباشر، وبذلك يمكن طرد كافة التصورات الميتافيزيقية والدينية الفاصفة من المعرفة العلمية. وبتأكيده على الملاحظات القابلة التحقيق، وجد علم النفس السلوكي الأمريكي في الوضعية المنطقية حليفاً فلسفياً قوياً. الأمر الذي يُفسر أفول السلوكية – خلال الستينات من القرن العشرين تقريباً – في ذات الوقت الذي بدأت فيه شمس الوضعية المنطقية في الغروب تحت ضغط انتقادات تُعيد للميتافيزيقا مكانها الطبيعي في قلب المعرفة العلمية. ولقد عبر «سميث» متهكماً عن هذا التحالف بين السلوكية والوضعية المنطقية قائلاً: «لقد بدا كما لو كان المشروع السلوكي قد أفرغ علم النفس من محتواه لكي يقتفي أثر صورة علمية كانت هي ذاتها سراياً «٢٥).

٥٦- ومع تأكيد السلوكية على أهمية التكيف البيئي في تشكيل السلوك،

<sup>(</sup>۱ه) نفس المرجع، ص ص ۲۹– ۸۰

<sup>(2)</sup> Smith, R. L.: The Fontana history of the human sciences. Fontana, London, 1997, p. 669, Quoted by Cartwright, Op. Cit. p. 13.

وتخليها المُعلن عن فكرة الفرائز الموروثة، إلا أن فكرة الربط بين العرق والبيولوجيا والكفاءة ظلت قائمة في صلب البرنامج السلوكي التطوري، بل لقد كانت دعما قوياً لممارسات الداروينية الاجتماعية، لاسيما فيما عُرف باسم «اختبارات الذكاء» – أو على نحو أدق، ملاحظة ردود الأفعال القابلة للقياس فيما يتعلق بالقدرات العقلية – والتي يمكن من خلالها تصنيف البشر إلى أعراق مختلفة متفاوتة چينياً في قدراتها، وهو ما يذكرنا بأفلاطون، حين ذهب إلى أن الناس ثلاثة أقسام أو أنواع: أناس من ذهب، وهم وحدهم الصالحون الحكم، وأناس من فضة، وهم القادرون على السلطة العسكرية والإدارة، وأناس من نحاس وحديد، وهم لعمل العالم... وويل للمدينة التي يحكمها الناس الذين هم من نحاس وحديد. إنه المذهب النخبوي القائل بأن البعض مولود ليأمر، والبعض الآخر ليُطيع، وبأن العروق المتازة والطبقات الحاكمة تستمد مركزها السائد من تلاؤم أو تطابق وراثتها الچينية مع سلطتها ومتيازاتها(٢٠).

وترجع فكرة اختبار الذكاء إلى عالم النفس الفرنسى «ألفرد بينيه» . A Binet (١٩١١ – ١٨٥٧) الذى سعى لاكتشاف درجة التأخر لدى الأطفال المتخلفين عقلياً، فابتكر سلسلة من الاختبارات للأطفال فى مختلف الأعمار. فالطفل الذى يستطيع إحراز النجاح فى الاختبارات التى يجتازها عادة طفل فى سن السابعة، يكون عمره العقلى سبع سنوات، حتى ولو كان عمره الفعلى (أى الزمنى) خمس سنوات فقط. ولقد وجد أنه مع تقدم الطفل فى العمر يزداد عمره العقلى فى تناسب مع عمره الزمنى (حتى سن السادسة عشرة يقريباً)، بحيث أن نسبة العُمر العقلى إلى العُمر الزمنى تظل ثابتة. وعند ضرب هذه النسبة فى ١٠٠، أطلق على الناتج اسم «معامل الذكاء» أو «نسبة الذ

<sup>(</sup>٥٣) چون لويس: الإنسان ذلك الكائن الفريد، ص ٢٠١.

<sup>(</sup>١٥) چون تايلور: عقول المستقبل، ص ٨٨.

ومنذ ذلك الحين ابتكرت اختبارات متنوعة لتحديد مختلف القدرات العقلية، خصوصاً على أيدى كل من عالمي النفس الإنجليزيين: «تشارلز سبیرمان» Ch. Spearman (۱۹٤٥ – ۱۸۲۳) دسیر «سیرل بیرت» Burt (١٩٧١ - ١٨٨٣)، وعالم النفس السلوكي الأمريكي «بورهاس فريدريك سكندر» B. F. Skinner ( - ١٩٠٤ ). ولقد أصبحت هذه الاختيارات مسلماً بها يصورة واسعة بين علماء النفس، باعتبار أنها تُعطي «الذكاء» مقداراً مستقراً هو ثابت تقريباً عند الولادة، ويمكن قياسه بصورة موثوقة وسهلة. فمنذ الحرب العالمية الأولى يتم توزيع الوظائف في الجيش الأمريكي على أساس من نتائج هذه الاضتبارات، وعندما ظهر قانون التربية في بريطانيا عام ١٩٤٤، أصبح اختبان الذكاء هو المعيار الماسم في تحديد أي التلاميذ سيذهب إلى الـ Grammar School (وهو نمط من المدارس الثانوية كانت فيه اللغة اللاتينية الموضوع الرئيسي)، وأيهم يهبط إلى النمط الأدنى من التعليم الذي تقدمه المدارس الثانوية الصديشة Secondary modern school)، وبقوم مركز القياس التربوي في جامعة «برنستون» في نيوجرسي باختبار ما يزيد على مليون طالب سنوياً لتوجيههم إلى الكليات والجامعات والدراسات العُليا المُناسبة. كما تُستخدم الاختيارات أيضاً في قياس قدرات عمال الصناعة وغيرها من الأعمال(٥٠). هنا بيرز التناقض بين ما يزعمه السلوكيون من إمكانية تعديل السلوك عن طريق التكيف السيئي، وبين نظرتهم إلى الذكاء كملكة فطرية تؤدى البيئة دوراً ضئيلاً جداً في تعديلها. ولو سلمنا بصحة معامل الذكاء كمقياس ثابت ونهائي وموروث لمقدرة الفرد الفكرية، لكان على كل منا أن يقنع منذ الصنغر بوضعه الدائم في المجتمع، ونوع التعليم الذي يستحق، ونوع العمل الذي سيختار عندما بترك الدراسة. ولكان علينا أن نقنع أيضاً بادعاء النخبوية القائل بأن بعض الناس

<sup>(</sup>٥٥) جون لويس: المرجع السابق، ص ١٩٨

<sup>(</sup>٥٦) جون تايلور: المرجع السابق، ص ٨٨

مولودون ليكونوا «قاطعى أخشاب وساحبى مياه»، بينما يملك آخرون قابليات أعلى التدرب على التكنولوجيا، وللثقافة، وللإدارة والحكم(٥٧).

٥٧- لاشك إذن أن هذا الموقف من علماء النفس السلوكيين ينطوي على أثار عرقية وطبقية هامة، يُضفى عليها وضوحاً وأهمية تأكيدهم المسبق بأن درجة مبلغ الذكاء بسبب الوراثة هي ثمانون بالمائة، تقابلها عشرون بالمائة فقط بسبب البيئة، وهي نسبة مُغالى فيها وتدحضها التجارب إلى حد كبير. من ذلك مثلاً ما وُجِد من أن ذكاء الأطفال غير الشرعيين الذين عُزلوا عن أبائهم وأمهاتهم قبل بلوغ ستة أشهر لا يرتبط ارتباطأ قوباً بمهن أبائهم (وبالتالي بنسب ذكائهم) مثلما يرتبط ذكاء الأطفال الذين نشاؤا في كنف والديهم. ومن ذلك أيضاً ما ثبت من أن نسبة الذكاء ترتفع في المتوسط بخمس درجات بعد تطبيق الاختبار لأول مرة، وأن الأطفال يحرزون درجات أعلى في اختبارات الذكاء بعد تدريبهم عليها، وأن بعضهم يتفوق على غيره في هذه الناحية. وبينما يبدو من غير المكن أن نُحول الغبي إلى عبقري بواسطة تعليم مناسب، إلا أنه وُجِدت مكتشفات ذات قيمة حول ما يمكن إحرازه في هذا المجال. ففي تجربة لوحظ فيها ما يزيد على مائتي طفل من ضعاف العقول عبر فترة زمنية في مدرسة متُمت مناهجها خصيصاً لزيادة التوافق الاجتماعي والانفعالي، وكذلك تحسين المهارات الأكاديمية واليدوية، وُجِد أنه خلال سبع سنوات ارتفعت نسب ذكاء هؤلاء الأطفال من متوسط يبلغ ٥٢ إلى ٨٩، وعند نهاية الدراسة استطاع ما يزيد على ٨٠٪ من الأولاد أن يلتحقوا بعمل، وكان تلثا هذه الوظائف في مجال الأعمال الكتابية والأعمال التي تتطلب مهارة متوسطة، وبالمقارنة فإن جماعة مماثلة لم تتلق مثل هذا التعليم كان سجلها الدراسي والوظيفي ضعيفاً جداً. إلى غير ذلك من تجارب تؤكد استحالة عزل العامل البيئي أو تجاهله في دملية الارتقاء العقلي(٥٨).

<sup>(</sup>۷۷) جون لویس: المرجع السابق، من ۱۹۸، من ۲۰۰

<sup>(</sup>٨ه) تايلور: المرجع السابق، من من ٩٢ - ٩٢.

والحقيقة أن العرقية اتجهت دائماً إلى البيولوجيا طلباً للدعم العملى، وحتى قبل ظهور التفكير التطورى إبان القرن التاسع عشر، فإن العرقيين – خصوصاً في الولايات المتحدة الأمريكية – قد استخدموا مزيجاً من البيولوجيا والدين لتبرير استغلالهم للأفارقة كعرق أدنى.... لقد كان لاهوتاً سيئاً وبيولوجياً سيئة. وبعد ظهور الداروينية أقيمت العرقية على أساس جديد، والنتيجة بالطبع هي ذاتها، طالما كانت تحكمها إيديولوجيا واحدة مسبقة، ترغب في رؤية بعض الأجناس أعلى أو أكثر تطوراً من أجناس أخرى. ولقد زحفت هذه الرؤية إلى الطب. إن «متلازمة داون» Down's أخرى. ولقد زحفت هذه الرؤية إلى الطب. إن «متلازمة داون» على الوراثة الكروموسومية يؤدي إلى ولادة طفل يتسم بضعف في العقل وجبهة عريضة مفرطحة وعين منحرفة، لم يجد مكتشفها الفيكتوري (نسبة إلى عهد الملكة فيكتوريا · ١٨٣٧ – ١٩٠١) «چون لانجدون داون» Down المنا لها فيكتوريا من «المنغولية» Mongolism، باعتبار أن الذين يعانون من هذا المرض يشبهون عرقاً أدنى من العرق الأوربي، هو العرق المنغولي(٥٠).

وفي القرن العشرين أثيرت تساؤلات كثيرة حول المدى الفعلى لوراثة «معامل الذكاء» ضمن وبين المجموعات العرقية، وعن قيمة هذا المعامل، وكذلك عن الرغبة الأخلاقية للبحث في هذا الموضوع ذا المحتوى السياسي. ومع ذلك فقد تم هذا البحث، ومن المؤكد أنه سوف يتم مرة أخرى في المستقبل، لاسيما في الولايات المتحدة الأمريكية، الراعي الرسمي للايمقراطية وحقوق الإنسان في عصر العولمة!. وليست ببعيدة تلك الضجة التي أحدثها في المجتمع الأمريكي نشر كتاب «المنحني المتذبذب، الذكاء والبنية الطبقية في الحياة الأمريكية» (١٩٩٤)، لمؤلفيه «هيرنشتين» Herrnstein و«مراي» Murray،

(59) Cartwright: Op. Cit. p. 334

<sup>\*</sup> Herrnstien, R. and Murray, C. The bell curve: Intelligence and class structure in the American life, Simon & Schuster, N. Y. 1994

فلقد زعم المؤلفان أن الطوائف الاجتماعية الأدنى، والتى تحوى عدداً كبيراً من الأمريكيين الأفارقة، لها معامل ذكاء أقل من غيرها، وأن «معامل الذكاء» موروث بدرجة كبيرة (من ٤٠٪ إلى ٨٠٪)، ولما كانت هذه الطوائف أكثر خصوبة وأقل ذكاءً، فإن «الثروة الإدراكية والمعرفية» للولايات المتحدة – فيما زعما – تواجه الانحطاط والأفول. والخطير في الأمر أنهما – كعلماء تحسين النسل قبلهما – قد وضعا عدداً من التوصيات السياسية التي عاني منها المجتمع الغربي طويلاً. فلقد اقترحا مثلاً أن جزءً كبيراً من ميزانية الدولة الخاصة بالتعليم ينبغي أن يُوظف في برامج لتنمية الأطفال الموهوبين، فإذا كان الذكاء موروثاً بمثل هذه النسبة الكبيرة، فلم إذن يُنفق المال في محاولة فاشلة لتحسين مهارات ذوى معامل الذكاء الأقل؟(١٠٠).

هكذا يعود الفكر الأمريكي إلى نفس المنطق الخاطئ والمغلوط الذى ساد النصف الأول من القرن العشرين. وهو خاطئ لأن القياس عليه يعنى أن ميزانية الصحة – مثلاً – ينبغى أن تخصص للعناية بؤلئك الذين يتمتعون بصحة كاملة، دون غيرهم من أصحاب العجز الجيني. وهو مغلوط لأنه يُخفى وراءه المصالح اللاأخلاقية لرأس المال، ونزعة الاستعلاء الفجة للأمريكي المعاصر، وقبل ذلك العنصرية والازدواجية المعيارية التي تسم المواقف الرسمية للولايات المتحدة إزاء القضايا المختلفة لحقوق الإنسان.

# ج- هل للعرقية أساس چيني بيولوجي؟.

٥٨- تثير لدينا السطور السابقة التساؤل الهام التالى: هل هناك بالفعل أساس بيولوجى داروينى للقول بالعرقية، أم أن الأمر لا يعدو أن يكون مجرد توجهات إيديولوجية تتمسح بالداروينية؟.

الحق أننا لو نظرنا بتأن إلى الفكر العلمى الدارويني واستداداته في البيولوجيا المعاصرة، لأدركنا على الفور أن تصور «العرق» تصور دخيل، ولا

<sup>(60)</sup> Cartwright, Op. Cit. p. 334.

محل له من الإعراب في علم الوراثة. فنظرية التطور تخبرنا أننا جميعاً كبشر ننتمي إلى نفس النوع: الإنسان العاقل Homo Sapiens (وإذا كانت العرقية هي إحدى كبرى المشكلات في ثقافتنا، لحق لنا إذن أن نفزغ مما قد يكون عليه العالم فيما لو بقى نوع إنساني آخر ينافسنا). فلو بدأنا مثلاً بلون الجلد - كمعيار لتقسيم الناس إلى مجموعات عرقية - فسوف نعرف تدريجياً أن حوالي عشرة جينات فقط من المجموع الكلي لآلاف الجينات على الجينوم التشري – هي المسئولة عن لون الجلاء. فإذا ما أردنا فحص الارتباطات بين جينات لون الجلد والجينات الأخرى، لوجيدنا أنه من الصيعب، بل ومن المستحيل، رسم نموذج ثابت من التوزيعات الجينية بحيث نقول أنه خاص بعرق دون غيره، وإلا ما حدث التطور. فالجينات تتغير، وتُخلط ويُعاد خلطها في تكوين الخلايا التناسلية وفي نضجها، وهكذا يوجد دائماً احتياطي ضخم من الإمكانات غير المكتشفة. ويزداد هذا بوجود جينات كامنة لا تكشف عن نفسها إلا في ظل ظروف بيئية جديدة (١١). ويعنى ذلك أن التنوع الجيني بين الأفراد يحدث لأنهم أفراد أكثر منه لأنهم أعضاء في عرق معين. وبعبارة أخرى، فإن هذا التنوع الجيني موجود في أي عرق تختاره، ولا صحة للزعم بأن عرقاً ما يتفوق على عرق أخر بيواوجياً<sup>(١٢)</sup>.

من جهة أخرى يُعطينا تصور القابلية للوراثة Heritability وصفاً للنسبة المئوية للاختلاف الناجم عن الوراثة بين الأفراد. إن قابلية الوراثة للنسبة المئوية للاختلاف الناجم عن الوراثة بين الأفراد. إن قابلية الوراثة للعامل الذكاء مثلا – لو افترضنا له بعض الصحة – هي بمثابة مقياس للمدى الذي به تكون الاختلافات بين الأفراد منسوبة إلى الجينات أو إلى البيئة. فإذا قلنا أن معامل الذكاء له قابلية للوراثة بنسبة ٥٠٪، فمعنى هذا أن نصف الاختلاف في سمة الذكاء بين مجموعتين من الناس مثلاً، هو بسبب التأثيرات

<sup>(61)</sup> Ibid. p. 335.

وأيضاً جون لويس: المرجع السابق، حاشية ص٢٠٠

<sup>(62)</sup> Ibid.

الجينية، والنصف الآخر بسبب البيئة. والقابلية الوراثة بنسبة ١٠٠/ تتضمن أن كل الاختلاف بين الأفراد هو بسبب الجينات، وبنسبة صفر / تتضمن أن أي اختلاف هو مبدئياً بسبب البيئة.

والآن، وبدراسة الطبيعة الإنسانية من زاوية داروبنية، بمكننا القول أننا نتعامل مع قابليات للوراثة أقل. فالمقدمة الأساسية هي أن كل البشر مزوبون - بلغة الماسب الآلي - بقرص عقلي صلب Mental hardware، يُعدهم مسبقاً لكي بسلكوا بطرق مماثلة من جهة التكنف. هذا القرص الصلب له بالطبع أساس جيني، لكن الاختلاف زهيد، خذ مثلاً عدد الرئات (إثنتين) التي يمتلكها معظم الناس. إن نسبة القابلية لوراثة الرئيتين قريبة من الصفر: فكل الناس تقريباً بولدون برئتين. وأو فحصنا أولئك الذين لديهم رئة وأحدة فقط، لوجدنا أن هذه السمة تكون عادة نتاجاً للبيئة: عادة بسبب مشرط الجراح. ومعنى ذلك أن امتلاك الرئتين هو صفة موروبة (تكيفية جداً) ولكن لا نستطيم القول بديهياً أنها قابلة الوراثة. وعلى العكس من ذلك نجد أن سمة مثل لون العين هي سمة قابلة للوراثة بنسبة ١٠٠٪ تقريباً. فالاختلاف بين فرد وأخر فى لون العين يرجع غالباً لأسباب جينية، وليس للبيئة الطبيعية أي دور في تشكيل لون العين. ونخلص من ذلك إلى أن أي اختلاف بين الأفراد في معامل الذكاء هو غالباً بسبب البيئة ومؤثراتها، لا بسبب التأثيرات الجينية، فمثله في ذلك مثل الرئتين: يتمتع به – ويهما – كل الناس تقريباً، ومن ثم فإن الأخذ بمعامل الذكاء – كسمة قابلة للوراثة – ليس تبريراً جيداً لاختلاف القدرات العقلية بين البشر، ومن ثم القول بالعرقية(٦٢).

٥٩ - ولو امتد تساؤلنا إلى مجال التاريخ أو الأنثروبولوجيا لما اختلفت الإجابة. فعلى سبيل المثال، ينتقد الفيلسوف والمؤرخ الانجليزى «أرنولد توينبي» A. Toynbee (١٩٧٥ - ١٩٧٥) بعض مؤرخى الغرب الذين اعتنقوا

<sup>(63)</sup> Ibid, p. 336

النظرية العرقية في نظرتهم التاريخية، تلك التي تعتبر العرق النوردي Nordic race Nordic race، ذا البشرة البيضاء والشعر الأصفر والعيون الزرقاء – أو ما يسميه «نيتشه» الوحش الأشقر – أسمى الأعراق، ينتقد «توينبي» هذه النظرية كمؤرخ فيحصر الحضارات التي أسهم فيها النورديون وتلك التي أسهم فيها غيرهم، ليبين أن معظم الأعراق قد أسهمت في قيام الحضارات، فضلاً عن أن هناك عناصر بيضاء لم تسهم في قيام أية حضارة. وإذا كان العرق الحامى – العنصر الأسود – لم يُسهم في حضارة ما، فإن التفوق الروحي والفكري لا يرتبط بلون البشرة، وإنما يرجع ذلك إلى أن الفرصة لم تتهيأ بعد أو لقصور الحافز(١٤).

ويقدر ما يتعلق الأمر بالأنثروبولوجيا فليس هناك من عروق متفوقة وعروق دنيا. فالتخلف، حيثما وُجد – ليس مرده الدونية العرقية، بل أسباب بينية وتاريخية. والمجتمعات تنشأ وتضمحل. وقد انحطت أو تلاشت حضارات رئيسية في الشرق الأوسط، وفي الهند، وفي جنوب أمريكا، وكانت يوماً ما حاملة التراث الفكري بالنسبة لعصرها. وأما احتمال أن يكون نهوضها وانحطاطها لأسباب وراثية فذلك ما لا يمكن أن يكون موضع تفكير. فالتغييرات الوراثية بطيئة جداً. ولو عولنا على المواهب الوراثية، فما بالنا ونفس الناس أو القوم يمكن أن يكونوا مقتدرين فكرياً ومبدعين فنياً في إحدى الفترات، وفي الفترة التالية ينحطون إلى درجة عاشرة، أي إلى مجتمع متخلف وفاسد؟.

والأمثلة على ذلك كثيرة ومتنوعة، فحين كانت حضارة البحر الأبيض المتوسط تزدهر - مثلاً - في ظل اليونانيين، وكانت بريطانيا في حالة بربرية بدائية، قال «شيشرون» M.T. Ciceron (نحو ١٠٦ - ٤٣ق.م): «لا تحصلوا على عبيدكم من البريطانيين، لأنهم على درجة من البلاهة والبلادة بحيث لا

<sup>(</sup>٦٤) أحمد محمود صبحى في فلسفة التاريخ، ص ٢٦١

يكونون معها ملائمين ليصبحوا عبيداً». وحين امتدت الحضارة العربية الإسلامية العظيمة من بغداد والاسكندرية، عبر شمال إفريقيا، إلى أسبانيا، وازدهر في ظل تأثيرها الطب والرياضيات والفلسفة، بينما كانت أوربا تشقى في القرون المظلمة، كان رأى العرب في الأوربيين البرابرة صريحاً: «إن انفعالهم بطئ، وروح دعابتهم فجة، وشعورهم طويلة، وسحنتهم شاحبة. وحدة فطنتهم وذكائهم معدومة. والبهل والكسل يسودان بينهم، إلى جانب الفجاجة وانعدام الرأى»(١٠).

والنتيجة اللازمة عن ذلك أن الإرث الجينى لا شأن له بنهوض المجتمعات وتدهورها، وإذا كانت الأمم البيضاء قد فرضت هيمنتها خلال الحقبة الحديثة والمعاصرة، فقد استمرت السلالات الكبيرة وحضاراتها في مصر والصين الاف السنين. وليست لدينا أية فكرة مطلقاً عن العرق أو السلالة التي ستحمل مشعل الحضارة بعد نصف قرن من الأن(٢٠).

### د- البيولوجيا الاجتماعية: ‹ويلسون› والحتمية البيولوجية.

-۱- ضد هذه الخلفية البيواوجية والأنثروبواوجية، وفي الوقت الذي هوجمت فيه السلوكية لإغفالها قطاع عريض من السلوك غير الملاحظ، وتجاهل الوظائف النفسية والشخصية – وهي جوانب كامنة غير قابلة للملاحظة بشكل مباشر ولكنها مع ذلك في غاية الأهمية – فضلاً عن تمسك السلوكيين باختبارات الذكاء ذات المضمون العرقي السياسي، اتجهت الإيثولوجيا إلى تنقيح بعض تصوراتها الأساسية، لتستمر في النجاح تحت قيادة «لورنز» – رغم توجهاته النازية (ف٤٥) – مبرزة الجوانب الفريزية للسلوك الإنساني. وهكذا تُوجت مساهمات الإيثولوجيا في العلوم الطبيعية بمنح جائزة «نوبل» عام ١٩٧٧ لكل من «لورنز»، وعالم النفس الهولندي

<sup>(</sup>٦٥) جون لويس: المرجع السابق، ص ص ٢١٥ - ٢١٧

<sup>(</sup>٦٦) نفس المرجع، ص ٢١٧.

«نیکولاس تینبرجن» Nikolaas Tinbergen (۱۹۸۸ – ۱۹۸۷)، وعالم الحیوان النمساوی «کارل فون فریش» K V Frisch ( – ۱۸۸۲) لعملهم عن السلوك الحیوانی(۱۷).

وفي غضون ذلك، وبمساعدة بعض الأفكار البيولوجية التي أفرزتها النظرية التركيبية الحديثة (ف٧ - ١٤)، ظهر فرع بحثى جديد - في السبعينات من القرن العشرين - عُرف باسم «البيولوجيا الاجتماعية» Sociobiology، يُطبق التطور بمعناه الدارويني على السلوك الاجتماعي للحيوانات والبشر.

اهتمت «البيولوجيا الاجتماعية» بدراسة الأوجه الوظيفية للسلوك من خلال توليفة تجمع بين علوم «الإيثولوجيا» و«الإيكولوجيا» (علم البيئة) و«علم النفس السلوكي التطوري»، ولذا تُعرف أحياناً باسم «الإيثولوجيا الإنسانية» Human ethology ، ولذا تُعرف أحياناً باسم «الإيثولوجيا الإنسانية» السلوكية الإنسانية» behavioural ecology darwinian ، أو «الأنثروبولوجيا الداروينية» anthropology . anthropology وكائت نقطة الانطلاق الأولى لها هي تلك المحاولات الناجحة — نسبياً – لعلماء البيولوجيا لتفسير السلوك الإيثاري (الغيرية) behaviour مسبياً – لعلماء البيولوجيا لتفسير السلوك الإيثاري (الغيرية ثابتة يتمتع بها الحيوان والإنسان كنتيجة لازمة للانتخاب الطبيعي الهادف إلى بقاء البيولوجيا الأمريكي «إدوارد ويلسون» المحدد هو ذلك الكتاب الذي أصدره عالم البيولوجيا الاجتماعية: تركيب الجديد» وعلى الرغم من أن المحد عنوان «البيولوجيا الاجتماعية: تركيب الجديد» وعلى الرغم من أن ٥٨٪ تقريباً من مادة الكتاب خُصصت لدراسة السلوك الحيواني، في مقابل هرخ مضراوة من قبل اليسار السياسي الأمريكي ومنظمات حقوق الا أنه هوجم بضراوة من قبل اليسار السياسي الأمريكي ومنظمات حقوق

(67) Cartwright: Op. Cit. p. 25.

<sup>\*</sup> Wilson, E. O. Sociobiology: The new synthesis, Harvard university press, Cambridge, MA, 1975

الإنسان، وذلك لما انطوى عليه من إيحاءات إيديولوجية تلقفها اليمين الرأسمالي بترحاب شديد، كتقنين لحتمية بيولوجية جائرة، تقرض العرقية وصراع الطبقات كمبادئ علمية تعمل بموجبها الطبيعة. وهكذا اتهمت «البيولوجيا الاجتماعية» على القور بأنها «عرقية» Racist و«جنسية» Sexist و«طبقية» Racist ورامبريالية» (Classist وأيضا «تسلطية» ورطبقية» (Classist وأمسريالية السلطية المسلمة المنافقات (المسلمة عالياً وهيستيرياً في بعض الأوقات و مازال صداه يؤرقنا – بين أصحاب الإيديولوجيات المختلفة، وبدت الداروينية كفأس يمسك به كل من أراد أن يسحق إنسانية الإنسان. ولم تلبث أصابع الاتهام أن أشارت إلى الجامعات كناشرة ومُقننة لتلك الحتمية أصابع الاتهام أن أشارت إلى الجامعات كناشرة ومُقننة لتلك الحتمية فين الطبقات، فإن الجامعات هي مصانع الأسلحة، وقدراتها البحثية والتعليمية هي المهندسون والمصمون وعمال الإنتاج» (۱۳)».

(68) Cartwright: Op. Cit. p. 326.

<sup>(69)</sup> Ibid.

 <sup>\*</sup> تأكيداً لذلك أشارت جريدة الأهرام المصرية في عددها الصادر بتاريخ ٢٥ أغسطس (أب) ٢٠٠١، نقلاً عن مدحيفة الإندبدنت البريطانية، إلى ما أظهرته الأبحاث من وجود علاقة وطيدة بين جامعة «يال» الأمريكية وبين مناهضى حركة تحرير العبيد الأمريكيين. وقد تفجرت هذه الفضيحة في الوقت الذي تستعد فيه الجآمعة للاحتفال بمرور ٢٠٠ عام على تأسيسها، بينما كانت تتفاخر بأنها من أعرق الجامعات التي كان لها دور أساسي في مناهضة العبودية والمطالبة بتحرير العبيد. وقد أظهر البحث الذي أعده «أنطوني ديجدال» مع اثنين أخرين من طلاب الجامعة أن العديد من مبانى الجامعة الأمريكية الشهيرة تم تسميتها على أسماء مناهضي حركة تحرير العبيد، وهم أيضاً من أشهر الذي كانوا يملكون عبيداً يعملون لديهم في ممتلكاتهم الخاصة بمزارع القطن. بل والأدهى من ذلك أن المنح الدراسية التي كان يحصل عليها عدد من الطلاب المتفوقين كانت تمول من عائد المزارع التي يمتلكها أمثال «بيشوب جورج» أحد ملاك العبيد في بداية القرن التاسع عشر. وقد تفجرت هذه القضية في الوقت الذي تهدد فيه الولايات المتحدة بمقاطعة المؤتمر العالمي لمكافحة العنصرية والتمييز العنصرى وكراهية الأجانب Xenophobia المقرر عقده في «ديربان» بجنوب إفريقيا أواخر أغسطس ٢٠٠١. وذلك إذا ما أصر منظمو المؤتمر على أن يتضمن البيان الختامي له أية إشارة تتعلق بضرورة تقديم اعتذار أو تعويض من جانب الإدارة الأمريكية السود من أحفاد العبيد الأفارقة الذين ثم جلبهم في الماضي للعمل بأمريكا. كما تعترض الإدارة الأمريكية على الفقرات التي تتناول بالنقد إسرائيل وتنظّر الحركة الصهيونية باعتبارها حركة عنصرية.

واليوم يسوق الراعى الأمريكى قطعانه ملوحاً بعصا العلم السحرية من جهة، وبجزرة رُويت قديماً بدماء العبيد الأفارقة – وحديثاً بأيدى عبيد الميديا الإعلامية – من جهة أخرى، ليفرض بذلك قيمه وأهدافه سعياً وراء عملقة تنذر – كما تخبرنا البيولوجيا – بمحدودية صاحبها وضعف قدرته على التأقلم. أوليست الأشجار – التي تكرس الجانب الأكبر من مواردها لبناء وصون هيكلها – أقل قدرة على التكيف والتغيير من الأعشاب التي ترضى بالقليل نتيجة لتواضع جهازها الإنباتي، فتتيح لها قدرتها على سرعة إنتاج البنور مقاومة الظروف البالغة الصعوبة (٢٠٠).

لاشك أن رجال العلم، بإيحائهم إلى الرأى العام بحتمية إيديولوجيات بعينها، إنما يسيئون إلى العلم إساءة لا تُغتفر. فلئن كان العلم محايداً، فإن رجاله ليسوا محايدين حتى وإن اعتقدوا هم بذلك، بل وخاصة عندما يعتقدون بذلك. وإن ينخدع أحد بإنكار العلماء مسئوليتهم عندما تُستغل ثمار بحوثهم في أغراض يمكن الطعن فيها. فرجل العلم، شأنه شأن أى مواطن آخر، مسئول مباشرة عن نشاطه، وهو ملزم بما تتخذه نتائج بحوثه من توجهات، ويما يقبل أو لا يقبل من عقود، وبالقضايا التي يقبل مناصرتها صراحة أو ضمناً. ومن الإنصاف والأمر كذلك أن يُطالب العلم اليوم بأن يشرح موقف. ولن يستطيع العلم أن يتفادى النقاش ولا ينبغي له أن يفعل ذلك، فلقد أصبح الرأى العام أدرى بحقائق الأمور، وبدأ يقلق على المستقبل ويحرص على معرفة ما يجرى في المختبرات: وهو يعرف جيداً أنه في المختبرات أولاً يجرى بناء المستقبل(٢٠).

#### هـ- الداروينية والجنسية.

٦١- بقى أن نشير إلى تُهمة أخرى لحقت بالداروينية ووصُمت بها، بل

<sup>(</sup>٧٠) بيليت. عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص٤٨

<sup>(</sup>۷۱) نفس المرجع، ص ص ۱۲۹ – ۱۲۰

لقد كانت – ولازالت – مثار نقاش وتوجهات متباينة من قبل علماء التطور أنفسهم، وأعنى بها «الجنسية» Sexism. بمعنى أن الداروبنية تقيم تمييزاً فطرياً بين «الذكر» و«الأنثى»، ومن ثم بين «الرجل» و«المرأة» - كجنسين مختلفين – على أساس جيني بيولوجي، بيرر القواعد والوظائف المحددة لكل منهما في المجتمع. وكان «داروين» قد ذهب إلى أن الانتخاب الجنسي يؤدي دوراً كسيراً في بناء العلاقية بين الذكر والأنثى، وكذلك في تشكيل البنية. الجسمانية والشكلية، بالإضافة إلى أنماط السلوك الخاصة بكل منهما في عملية التطور (ف٥). ولا يعني ذلك قصر حربة الاختيار على الذكور فحسب، بل يعنى أيضاً أن الإناث يمارسن حريتهن في الاختيار على نطاق واسع، وهو ما يتجلى بصورة أوضح في مجتمعاتنا البشرية الحالية، ويعنى كذلك تفاوت الصفات المفضلة جنسياً مز، مجتمع إلى أخر، وفقاً لتباين الميول واختلاف الطبائم بين البشر. فعلى سبيل المثال، يميل الذكور في بعض المجتمعات إلى تفضيل النساء البدينات، مما يؤدي إلى اتجاه عام نحو تزايد هذا الشكل من الأجسام بين نساء تلك المجتمعات. وكذلك يؤدي تفضيل الزنوج ذوي البشرة الداكنة لزنجيات ذوات بشرة أفتح لوباً إلى اتجاه نحو تقليل درجة سواد لون البشرة في الزنوج على المدى البعيد. أما في الشعوب البيضاء فإن تفضيل نوى الشعر الأسود من أحد الجنسين لنوى الشعر الأشقر من الجنس الآخر، بعطينا مثلاً واضحاً للكيفية التي يستمر بها التوازن قائماً بين مثل هذه الطُرِز في المجتمع الواحد، وهكذا(٧٢).

وفى القرن العشرين، وبينما نجح «بواز» وتابعوه فى تأكيد أهمية البيئة فى تشكيل السلوك التطورى للإنسان (ف٥١، ٥٢)، عمد علماء الإيثولوجيا بزعامة «لورنز» (ف٤٥)، والبيولوجيا الإجتماعية بزعامة «ويسلون» (ف٦٠) إلى وصف أنماط السلوك الحيواني بمصطلحات تعكس التركيبات الاجتماعية

<sup>(</sup>٧٧) مونتاجيو: المليون سنة الأولى من عمر الإنسان، من من ٩٨ - ٩٦

للإنسيان وتمديراته الجنسية، ومن ثم إعادة تطبيق هذه التصبورات على المجتمع الإنساني من منظور غريزي يحمل معنى الانتخاب الجيني. من ذلك مثلاً نظرتهم إلى خلية النحل Hive كمجتمع ملكي تحكمه الأنثى، أو وصفهم لما يحدث في مجتمع القرود من سيطرة أو تسلط على بعض الأفراد بمصطلح الرق Slavery الإنساني. وتاك بالطبع استعارات غير دقيقة، ذلك أنها تخلع على الحيوان ثقافة إنسانية متطورة يفتقر إليها أصلاً، فضلاً عن أنها تصدر عن أناس لهم اهتمامات شخصية واجتماعية أو إيديولوجية معينة. فملكة النحل لا تمارس عملها بنفس المعنى الذي نخلعه كبشر على هذا المصطلح، بل تبدو في الواقع محكومة بشغالاتها. وما يحدث في مجتمع القرود لا يمت بصلة إلى مصطلح الرق في ثقافتنا، ففي الرق الإنساني يُجِير أفراداً من نفس النوع على العمل بقسوة للآخرين، أما في حالة القرود فقد يقوم القطيم بأسر بعض الأفراد الذين لم ينضجوا بعد من أصناف أخرى، ومن ثم ينضج هؤلاء الأفراد في وكر أسريهم ويقومون بعملهم في خدمة الوكر دون إجبار. وربما كانت الاستعارة الأفضل هنا هي الاستئناس Domestication وليس الرق(٣٠). وقل مثل ذلك في معظم التمبيزات الاجتماعية بين الرجل والمرأة، التي يزعم البيولوجيون الاجتماعيون أنها موروثة جينياً. يُعير السولوجي الاجتماعي الإنجليزي «ريتشارد داوكنز» R. Dawkins عن ذلك فيقول: «نحن الآت مُعدة لتأمين بقاء الجينات، أو أناس أليون مبرمجون بطريقة عمياء لنقل وحفظ الجزيئات الأنانية المسماة جينات»(٧١). وعلى هذا يلم هؤلاء على فكرة «الحتمية الوراثية» للسلوك، فيتحدثون مثلاً عن مورث الامتثالية أو مورث الغيرية أو مورث اللواط... وهكذا(٧٠).

(73) Cartwright: Op. Cit. pp. 330 - 331.

<sup>(</sup>٧٤) ف. شايفيل وأخرون: الداروينية اليوم (ترجمة لطيفة ديب عرنوق، دار الحكمة للطباعة والنشر، دمشق، ١٩٩١) ص ١٥٣

<sup>(</sup>٥٧) نفس المرجع، ص ١٥٤.

(١٦-١) - والحقيقة التي يجب ألا تغيب عن بالنا هي أن هناك بالفعل اختلافات جينية فسيولوجية بين الرجل والمرأة، لاسيما في الجهاز التناسلي الذي يؤهل المرأة بيولوجيا للحمل والولادة والإرضاع والقدرة على الإشباع العاطفي لأطفالها. هذا فضلاً عن القوة العضلية التي يتفوق بها الرجل إذا ما تساوت المؤثرات البيئية. لكي هذه الاختلافات ليست مبرراً لسيادة أنماط بعينها من السلوك الاجتماعي للمرأة، بل إن هذه الأنماط ترجع بالضرورة إلى ظروف بيئية وثقافية تختلف من مجتمع إلى آخر، ومن عصر إلى آخر. فليس هناك ما يُحتم «بيولوجيا» - مثلاً - أن تكون المرأة هي الحيوان المنزلي المستأنس للرجل، أو أن يقتدس عملها على الإنجاب وتربية الأطفال، وإلا لما استطاعت أن تطور قدراتها العقلية اللازمة أولاً لاعداد النشء، وثانياً لتقدم المجتمع.

تلك هي الحقيقة التي يؤكدها علماء التطور ذوي الاهتمامات البيئية، وفي طليعتهم تلميذة «بواز»، الباحثة الانثروبولوجية الأمريكية «مارجريت ميد» المجزر «ساموا» Samoa (۱۹۷۸). فغي عام ۱۹۲۵، ذهبت «ميد» إلى جزر «ساموا» Samoa البولينيزية – في المحيط الهادي – لدراسة حياة أهل المجزر ذات الطابع البدائي، وقضت بينهم خمسة أشهر كاملة راصدة ومُحللة لسلوكياتهم، لتنشر بعد ذلك نتائج رحلتها البحثية في كتابين شهيرين على المستوى الأكاديمي والشعبي، وهما «صيرورة العُمر في ساموا» Sex (۱۹۲۸)، و«الجنس والطبع في ثلاثة مجتمعات بدائية» Sex الواضحة لكلا الكتابين هي أن الاختلافات السلوكية بين الجنسين ليست الواضحة لكلا الكتابين هي أن الاختلافات السلوكية بين الجنسين ليست موجهة بيولوجياً، بل إن قواعد التمييز الجنسي بين الرجال والنساء في أي موجهة بيولوجياً، بل إن قواعد التمييز الجنسي بين الرجال والنساء في أي تنظيم اجتماعي قابلة للتبادل، ذلك أنها لا ترجع إلى أسباب چينية، وإنما إلى أسباب ثقافية وتربوية يمارسها المجتمع على الأفراد. إن الطبيعة الإنسانية أسباب ثقافية وتربوية يمارسها المجتمع على الأفراد. إن الطبيعة الإنسانية لكل من الرجل والمرأة، ليست – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلباً يخضع للحتمية لكل من الرجل والمرأة، ليست – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلباً يخضع للحتمية الكر من الرجل والمرأة، ليست – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلباً يخضع للحتمية الكر من الرجل والمرأة، ليست – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلباً يخضع للحتمية الكر من الرجل والمرأة، ليست – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلاياً يخضع للحتمية الكر من الرجل والمرأة المعني – بهذا المعني – بناءً ثابتاً صلاياً يخضع للحتمية الكورونية بينا المحتمية ال

البيولوجية، وإنما هي بمثابة تنظيم سلوكي يقبل الطرق أو التشكيل بأدوات تعليمية وتربوية، تُعيد للمرأة - أو للرجل - حقوقهما المهدرة تحت مُسمى الوراثة(٢٧)

(٦-٦١) - على أن هذه الحقيقة التطورية لا تعنى أيضاً - من جهة أخرى - أن نغالي في الدعوة إلى تحرير المرأة وإنقاذها من براثن الرجل «الهمجي» بالشكل الذي نعيشية حالياً، حتى لكأن حياة المرأة عبر تاريخ الجنس البشرى الطوبل كانت سجنا عالياً، عانت فيه المرأة الذل والقهر وطمس هويتها العقلية الإنسانية. فالسلبيات لا يجب أن تحول دون رؤية الإيجابيات. وإذا كانت التنظيمات السلوكية للرجل والمرأة نتاجأ للثقافة بالفعل، إلا أن هذه الثقافة بدورها ليست نتاج عقل مفرد تحكمه نوازع التسلط والسيطرة، بل هي نتاج خبرات طويلة كابدها الإنسان، وساعدت في تشكيلها العلوم والأديان وأهداف البقاء والارتقاء للنوع الإنساني في مجمله. وليس أدل على ذلك مما أدت إليه تلك الدعوى البيراقية التي تحيمل راية «المساواة الكاملة بين الجنسين في فعل كل شيٍّ وأي شيٍّ، وهي مقولة تذكرنا بالدعوى الأمريكية الزائفة لحماية حقوق الإنسان!، فلقد خلقت هذه الدعوي التي حررت المرأة منزلياً تضخماً في سبوق العمل – تعانى منه كافة المجتمعات - من جراء تدفق النساء عليها. وهو أمرٌ يؤدي - بالإضافة إلى العواقب الاقتصادية - إلى عواقب اجتماعية - بيولوجية تصعب السنطرة عليها، وتؤثِّر بالأخص في نمو الطفل. فحتى الخامسة عشرة من العُمر، يبقى الكائن البشري في حاجة إلى الرعاية والعناية والعطف، وبالأخص إلى المحبة، وإلا تأثر نموه الفكري والعاطفي بشكل خطر. فالأم كانت هي البيئة التي

<sup>(76)</sup> Cartwright: Op. Cit. p. 23, p. 339.

ولزيد من التفاصيل حول رحلة دمارجريت ميده وملاحظاتها، أنظر. كأفين رايلي. الفرب والعالم (ترجمة عبد الوهاب المسيري & هدي عبد السميع حجازي، مراجعة فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، العدد (٩٠)، الكويت، يونيو ١٩٨٥)، جـ١، ص ص ٢٩ وما بعدها.

تؤمن للطفل هذه الجرعة من المنشط العاطفي والحسى اللازم لتفتح دماغه ونضجه، فلما خرجت الأم من المنزل إلى العمل، حلت دور الحضانة محلها في الأمومة، والنتيجة ما نراه الآن من اضطرابات تهدد التكوينات الاجتماعية بداية من الأسرة وحتى المجتمع الإنساني بأسره(٧٧).

هذا من جهة، ومن جهة أخرى لم تعد المرأة في ظل النظم الرأسمالية القائمة ذلك المخلوق الإنساني المنوط به بناء الغرد وتنمية الجوانب الروحية والأخلاقية في المجتمع، وإنما أصبحت - بتشجيعها على إبراز مفاتنها. وممارسة ضغوطها الشرائية الموجهة إعلامياً – مجرد وسيلة لترويج السلم الإنتاجية وتحقيق الربح. بل لقد أصبحت الإثارة الجنسية للمرأة أداة فعالة لتشكيل العقل الإنساني المعاصر واختصار أبعاده النقدية في بُعد واحد، هو. البُعد الشرائي الاستهلاكي وطلب اللهو والمتعة، الأمر الذي بحفظ للنظم القائمة بقاءها وتدفق أرباحها، وهي نظم لا تعمل في النهاية إلا لمسالحها، حتى ولو تطلب الأمر الالتفاف حول مقولة المساواة الجنسية التي تتشدق بها. يؤكد ذلك تلك الدعوى المبريحة لعزل النساء العاملات التي تبنتها صحيفة «الفايننشال تابيز» Financial Times الليبرالية في عددها الصادر بتاريخ ١٩٩٦/٤/٣٠ إذ راح أحد معلقيها من الرجال يؤكد أن أخطر مشكلة تفرزها «اللامساواة المتنامية» - بين الفئات الاجتماعية المختلفة - تتمثّل في الشبان من الرجال غير المؤهلين لمهنة معينة، إذ يميل هؤلاء إلى العنف والإجرام حينما لا تتاح لهم فرصة عمل. ويما أن النساء العاملات يستحوذن على ما يقرب من ثاثي فرص العمل غير المتطلبة لمهارة ما، لذا فإنهن ينافسن هؤلاء الشيان في الحصول على فرصة عمل. وبالتالي يكمن الحل الأفضل للمشكلة في «الحد من عمل النساء، وذلك لأنهن أقل ميلاً للإجرام». ومن هنا بجب أن بكون المبدأ المستقبلي للسياسة الاقتصادية هو "More jobs for" .boys"

<sup>(</sup>٧٧) أنظر سعيد محمد الحفار: البيولوجيا ومصير الإنسان، ص ٢٠٨

(فرص عمل أكثر للصبيان). هكذا تخلق الدول التي لا تزال تنعم بالرفاهية حتى الآن، توترات اجتماعية متصاعدة - وفقاً لمصالحها الاقتصادية - وهي توترات ستعجز هذه الدول والحكومات عما قريب عن التخفيف من شدتها(٧٨).

لا نقول ذلك تبريراً للجنسية، أو تأييداً للبيولوجيا الاجتماعية، وإنما لمجرد الإشارة إلى تعدد أبعاد الطبيعة الإنسانية، والتي لم ندرك فيها بعد من آيات الخلق إلا النذر اليسير، حتى بعد انتهاء مشروع الجينوم البشرى. يكفى أننا لا نعرف من مناطق الدنا الإنساني ذات الوظائف إلا ٥٪ فقط، وتبقى الـ ١٥٪ الباقية دون وظائف حتى إشعار آخر (ف ١٣ – ٢).

(١٣-٣) – أخيراً، لا ينبغى أن نففل عن الدوافع الاجتماعية (غير العلمية) لأولئك الذين عارضوا الرؤية الداروينية للطبيعة الإنسانية بأكملها، ليلقوا بتبعة الاختلافات البشرية على البيئة بمفردها. ذلك أن معظمهم – إن لم يكن جميعهم في البداية – كانوا من اليهود الذين عانوا الشتات والعزلة عبر تاريخهم، لا لشئ إلا لنزعتهم الاستعلائية العدوانية التي دفعتهم إلى احتقار الشعوب الأخرى انطلاقاً من مقولة «شعب الله المختار»، فكان من الطبيعي أن يكون رد الفعل عليها عنيفاً. لقد وجد هؤلاء في المذهب البيئي – وقت أن كانوا يرزحون تحت وطأة الاضطهاد والتفرقة العرقية – الملجأ الوحيد لحمايتهم ومساواتهم بالأخرين، تمهيداً لبسط سيطرتهم وتأكيد تفوقهم المزعوم. ويعني هذا أن بحوثهم العلمية – وإن انطوت على قدر كبير من الصحة – كانت أولاً وقبل كل شئ وسيلة لتحقيق مأربهم الإيديولوجية، حتى ولو اقتضى الأمر مغالاة محسوبة في تقدير قيمة التأثيرات البيئية على الطبيعة البشرية، لتمحو كافة العوامل الجننة الوراثية

 <sup>(</sup>٧٨) هانس - بيتر مارتين & هارالد شومان. فغ العولة - الاعتداء علي الديموقراطية والفراهية
 (ترجمة عدمان عباس علي؛ مراجعة وتقديم رمزي زكي، سلسلة عالم المعرفة، العدد ٢٣٨، الكويت، اكتوبر ١٩٩٨) ص ٢٨٣

خذ مثلاً النزوع البشرى الذى لا يمكن إنكاره تجاه النوم، إن هذا النزوع ليس شيئاً نتعلمه، لكنه إحدى حتميات الطبيعة البيولوجية لكافة الكائنات العضوية. ومنها الإنسان. ومع ذلك يلع رأسماليو المجتمع الصناعى الحديث والمعاصر – وأبرزهم من اليهود – على قدرة واستعداد الأفراد للعمل خلال الليل، إما بالإغراءات والبواعث المادية، أو بالتكيف البيئي التدريجي. وقد يتم ذلك بالفعل، لكن البيولوجيا تخبرنا بالثمن العضوى والعقلى الذي لابد وأن ندفعه إزاء العمل في الأوقات غير الطبيعية(٧٩).

هناك إذن حتميات وراثية لا يمكن الفكاك منها. حقاً أنها تمارس تأثيرها بطريقة ديموقراطية لتشمل كل البشر، إلا أن ذلك لا يمنع وجود فوارق جينية تبرز اختلاف الأفراد وتفاوت قدراتهم وسماتهم الشخصية – رغم التأثيرات البيئية – عبر مسدرة التطور والإرتقاء. وليست هذه الاختلافات مبرراً للقول بالعرقية، لأنها تحدث بالضرورة داخل المجتمع الواحد، بل وداخل الأسرة الواحدة، بغض النظر عن الأعراق المزعومة، وإلا فأين سلاسل النسب العائلية لأمثال «نيوتن» و«شكسبير» و«بيتهوفن» و«أينشتين».... الغ. أليس هذا دليلاً على زيف القول بالعرقية، وعلى أن لكل منا دوره اللازم لنفع المجتمع وتكامله، ومن ثم التقدم الحضاري للإنسان؟.

ما نود قوله هو أن العرقية لا ترجع إلى حتميات بيولوجية ثابتة، أو إلى مؤثرات بيئية مفروضة، وإنما ترجع قبل هذه وتلك إلى أخلاقيات بشرية، لو رددناها بدورها إلى الجينات، لكان القائلون بها أدنى الأعراق، والأخلاقيات المتفاوتة بُعد ثابت من أبعاد النفس الإنسانية، فليس بمقدورنا الوصول – بالتربية والثقافة إلى ذلك «الإنسان الكامل» Homoperfectus أو المثالى ideal الذي تخيله «روسو» – في كتابه «خطاب عن اللامساواة» (فـ23) –

<sup>(79)</sup> Cartwright: Op. Cit. p. 341. وأيضاً: جون تايلور. عقول المستقبل، ص ص ١١٢ وما بعدها

ينعم في مجتمع ما قبل الحضارة. أو على نحو أقرب، ذلك الإنسان المتحرر من نوازع الشر والغيرة والعنف... الذي وصفته «ميد» في مجتمع «الساموا» (ف١٦-١)، وإلا لغدت الحياة مجرد عبث لا يستحق عناء البحث. لقد انطلقت «ميد» إلى مجتمع «الساموا» مشبعة بوجهة نظر أستاذها «بواز» التبيؤية عن الطبيعة البشرية، مقرونة بأمالها الخاصة، فجات صورة الإنسان البدائي المثالي التي نقلتها إلينا، انعكاساً لصورة مأمولة في مخيلتها. بل لقد كانت «ميد» ضحية معلومات مغلوطة تلقتها من فتاتين مراهقتين – هما لقد كانت «ميد» ضحية معلومات مغلوطة تلقتها من فتاتين مراهقتين – هما عنه الباحث الأنثروبولوجي «ديرك فريمان» ، الذي قضي بدوره خمس سنوات عنه الباحث الأنثروبولوجي «ديرك فريمان» ، الذي قضي بدوره خمس سنوات بحثية بين الساموانيين، وعندما التقي والفتاتين – بعد أن أصبحتا سيدتين كبيرتين – عرف كيف أنهما – في حالة من الارتباك إزاء تساؤلات «ميد» عن حياتهما الجنسية – إختلقتا قصصاً خيالية عن حرية الحب والمساواة. الأمر الذي حدا ببعض الباحثين إلى القول بأن وجهة نظر الأنثروبولوجيا الاجتماعية عن الطبيعة البشرية كانت مؤسسة بأكملها على مزاح إمرأتين شابتين(٨٠).

وفى النهاية، يبدو التناقض صارخاً بين ما دعا إليه اليهود فى مرحلة العزلة والاضطهاد، وبين ما يمارسونه الآن — وبدعم أمريكى مُعلن — من تطهير عرقى ضد أبناء الشعب العربى فى فلسطين المحتلة. فهل ينطلقون فى ذلك من اعتبارات جينية، أم تُراهم يحاولون تغيير البيئة، لا بالثقافة، وإنما بالقتل والترويع وتفريغ الأرض من سكانها، أم هى فى الحقيقة إيديولوجيتهم الذميمة تصبغ أقوالهم وتوجهاتهم المتباينة من عصر إلى عصر؟؟

<sup>(80)</sup> Ibid, p. 339, Also Freeman, Derek: Margaret Meed and the heretic. Penguin. London. 1996.

#### تعقيب:

77- كان الإنسان ولازال مشكلة كبرى لذاته. هو صاحب المشكلة ومحورها، وهو صانعها ومجددها، وهو الباحث عن حل لها منذ أن وطأت قدماه سطح الأرض. هو العدو الناقم.. الحاقد.. حليف السر، وهو الصديق القانع .. النبيل .. الخير. هو القائل بالتطور – صدفوياً كان أو غائياً – تفسيراً لتنوع الأحياء، وهو الجاعل من مقولة التطور بساطه الأثير للاستعلاء والتسلط والعرقية، وهو الجاعل من مقولة التطور بساطه الأثير للاستعلاء الانتخاب الطبيعي بآلاته الإنسانية الفجة. وهو في النهاية الحائر بين أمسه ويومه وغداه، تتنازعه أفكاره، وتتخاطفه أماله ومخاوفه في عالم يضن بأسراره. تلك هي الطبيعة الإنسانية التي تأبي أن تجيب بوضوح عن تساؤلات بأسراره. تلك هي الطبيعة الإنسانية التي تأبي أن تجيب بوضوح عن تساؤلات بأسراره. تلك اللهم الا بتجارب مريرة نقتطع يوماً بعد يوم جزءً من إنسانيتنا، تلك التي تناسيناها في غمرة البحث عنها.

وهكذا حل بأوضاع الإنسان في العالم اضطراب شامل تحت التأثير المزدوج للعلم والفلسفة، لاسيما بعد أن حطم «داروين» الحدود الفاصلة بين أنواع الأحياء، فأصبح الإنسان، شأنه شأن الأنواع الأخرى التي سبقته أو الأنواع التي ترافقه اليوم في مفامرة الحياة الكبرى، مجرد كائن مسلوب التمييز، يخضع قسراً لميكانيزمات التطور.

على أنه إذا كان التطور بمعناه الدارويني: مساراً صدف وياً ترسمه الطبيعة، وبمعناه الديني: مساراً غائياً يحكمه الخالق، فقد أبي الإنسان إلا أن يخلع عليه نوازعه وأهدافه، فأحل نفسه محل الطبيعة والإله، ليمسك بعصا القيادة الانتخابية في مجتمعه مزهواً بعقله الغرار، فإذا به يكسر العصا وإن ظل ممكساً ببقاياها – بعد أن حطم بها عظام بني نوعه، ليفقد السيطرة وتعم الفوضى الفكرية الشاملة.

لقد كان هذا الفصل مجرد محاولة لرصد التأثيرات الاجتماعية لنظرية

«داروين» في التطور. ورغم كونها نظرية «علمية» في الطبيعة الحية، لم تكن تحمل في ذهن صاحبها أبة دلالة إبديولوجية، بل ولم يكن يتوقع لها كل هذه النتائج والتأثيرات، إلا أن مرونتها التفسيرية كانت كافية لأن تؤدى إلى مثل هذه المواقف والتوجهات الإيديولوجية المتباينة في التنظير الاجتماعي للإنسان. وهكذا حاول اليسار الماركسي مثلاً أن يمزج بين الداروينية - كمقدمة ضرورية لنشأة المجتمع الإشتراكي من خلال الصراع الطبقي المحتوم في المجتمع الرأسمالي – واللاماركية البيئية، التي تحمل مبدئياً فلسفة المساواة البيولوجية لكل النشر Biological egalitarianism، فإذا بالماركسية، وقد عملت على فرض التطور بالقوة، تصطدم باستحالة الثبات المطلق للطبيعة الإنسانية، فتسقط بنفس مقولة بنائها. أما اليمين الرأسمالي فقد عمد في المقابل إلى تعميق الفوارق البيولوجية بين البشر، حفاظاً على مكاسبه الاقتصادية وامتيازاته الاجتماعية، وأتخذ من أفكار «داروين» العلمية، كالانتخاب الطبيعي، والمبراع من أجل البقاء، والبقاء للأصلح... مصادرات أساسية ليرامجه الإيديولوجية، فاستشرت بذلك مفاهيم العرقية، واللامساواة، والاستعمارية، والإمبريالية، رالحتمية البيولوجية... إلى غير ذلك من مفاهيم عانى - ويعانى منها - الإنسان المعاصر... ولم يكن العلم بعيداً عن هذه التوجهات الإيديولوجية، فمن برامج علم تحسين النسل (ف٤٨، ٤٩، ٥٠) إلى البرنامج البيئي لـ «بواز» (ف٥١ه، ٥٧)، ومن الإيثولوجيا ومفهوم الغريزة عند «لورنز» (ف٤٥) إلى السيكولوجيا السلوكية واختبارات الذكاء (ف٥، ٥٦، ٥٧)، ثم إلى البيولوجيا الاجتماعية وحتمية اللامساواة الجينية (ف٦٠، ٢١)... كان الإنسان، ولا زال - حقلاً لتجارب تحكمها المصالح المتباينة، وتحمل تهديداً متنامياً لكافة أنظمتنا الاجتماعية.

لقد علمنا العلم الرياضى والفيريائى أن هناك بُعدين للاستناهى: اللامتناهى فى الصغر، حيث الذرة بأبعادها البالغة الدقة، واللاستناهى فى الكبر، حيث الكون بأبعاده الشاسعة، لكن البيولوجيا تضيف بعداً جديداً هو

اللامتناهي في التعقيد، وأعنى به الحياة. وفي كل مرحلة تاريخية تكشف هذه اللامتناهيات عن خواص جديدة، فأي خاصية إذن تحملها إلينا الحياة في مرحلتنا الراهنة؟ لعلها تكون العولمة، ذلك النجم الذي ولد ساطعاً في سماء الفكر، ولكن دون أن يكشف عن أبعاده، وقبل ذلك عن هويته!.

# الفصل الرابع الداروينية والعولمة

#### نمهيد:

77 - نحن نعيش عصر العولة Globalization. عبارة يكثر ترددها على ألسنة القادة ومنظرى النظم السياسية والاقتصادية والاجتماعية في عالمنا المعاصر، وتحفل بها كتابات النخبة المثقفة في شتى المجالات، حتى لقد بات مصطلح «العولة» إحدى مفردات حياتنا اليومية، ينطق به الإنسان العادى «المتلقى» في بساطة ظاهرة، وإن كانت تخفى وراها حيرة فكرية إزاء ما يتلقاه من معان ودلالات أبسط ما توصف به أنها بدورها حائرة ومتباينة. معان ودلالات تجدها تارة تُبشر بعالم أرضى زمكاني جديد، هو أشبه ما يكون بيوتوبيات السعادة والوفرة والرخاء التي استغرقتنا طويلاً، وتارة أخرى تعمق في داخلنا إحساس الشك والخوف من الآتي المحتوم، ذلك المنظور في أفق الكوكب المثقل دائماً بهموم الإنسان.

وما لذلك من معنى إلا أننا أمام مصطلح فضفاض ومراوغ، شأنه في ذلك شأن مصطلح الداروينية حين بدأ في التشكل إبان النصف الثاني من القرن التاسع عشر. فمثلما عانت الداروينية في محيط الفكر العلمي – ولا زالت تعاني – ازدواجية «القبول – الرفض»، ومثلما كانت مثار توجهات سياسية متباينة، فكذلك العولة. بل إن ما تُفصح عنه هذه الأخيرة من دلالات، وما تثيره من إشكالات وتوجهات اجتماعية لا يمكن التنبؤ بمداها في مسيرة التطور البشري، ليجعل منها إحدى روافد الداروينية، أو بالأحرى إحدى امتداداتها الإيديولوجية القوية، تلك التي تجلت في برامج اليمين الرأسمالي المتطرف بذات أهدافه ومبادئه المنبثقة أصلاً عن نظرية «داروين» في التطور العضوي، أعنى مبادئ التنافس، الصراع من أجل البقاء، الانتخاب الطبيعي، والبقاء للأصلح. ولا نغفل في هذا الصدد عن فوارق التقدم العلمي التكنولوجي وإمكانات التحكم والسيطرة بين عصر مضي، وعصر نعيشه، وان ظلت

الطبيعة الإنسانية بنوازعها المختلفة هي ذاتها، تحمل موروثات الماضي دون تقدم يذكر.

لقد كانت إحدى إنجازات «داروين» الكبرى هي إسهامه في بلورة الإحساس بانتماء الإنسان، ومن قبله كافة الكائنات الحية، إلى «كوكب واحد»، به نشأت الحياة، وعليه ارتقت وتشعبت دون انفصال عضوى بحول دون رؤية الأصل الواحد لها، ومن ثم فإن هذه الأفراد الموجودة في الأنحاء المختلفة من العالم الآن؛ مهما بعدت تلك الأنحاء ومهما انعزلت، لابد وأنها عبر الأحبال المتعاقبة قد مرت من مكان إلى أخر، ليغنو الكوكب مأهولاً سبكانه(١). وإذا كانت وسائل الهجرة المجهولة من جهة، وميكانيزمات التطور من جهة أخرى، قد أدت إلى تشتت النوع الإنساني، وتباعد أفراده مكانياً وارتقائياً، فلقد جاء العلم الحديث والمعاصير يتقنياته الهائلة ليحطم الجواجز المكانية والثقافية التي فرضتها الطبيعة، فينكمش الكوكب مرغماً، ويتقلص الزمان الأرضى المألوف – أو بالأحرى تتسارع وتائره – مؤذناً بعودة التقاء الإنسان بيني نوعه في لحظة فريدة من لحظات التطور. وهكذا أصبح من الضروري أن تختلط القيم، وتتباين الغايات، وتبرز غريزة الإنسان التنافسية بعد أن اتسم مجالها وتعددت أبعادها، وما كان مجالها ليتسم لولا أن انهارت أسوار العزلة الأرضية التي قيدت الصراع - نسبياً - ردحاً طويلاً من الزمن. بل وما كانت لتبرز أصلاً بهذا الشكل الصارخ لولا أن ظن الإنسان، لاسيما في دول الثراء المادي المضاري، إحكام سيطرته على الطبيعة الحية وغير الحية، وقبل ذلك قدرته على استبعاد الآخرين - الأقل تكيفاً - من أقرانه، أولئك الذين خذلتهم الطبيعة الانتخابية فلم يرتقوا مدارج القرة التي تتيح لهم الفوز في معركة النقاء.

لم يعد الصراع إذن - بين الإنسان والإنسان في عصر العولمة - صراع

<sup>(</sup>١) أنظر داروين: أصل الأنواع، الترجمة العربية، جـ٢، ص ص ٣٦٠ - ٣٦١.

حدود، وإنما صراع وجود، يستمد جذوره من صراع ابنى أدم حين ضاقت عليهما الأرض بما رحبت، فأبى أحدهما إلا أن يقتل الآخر. فهل يكون المعتدى في عالمنا هو حقاً صاحب النقاء؟. وهل تستوي الطبائم الإنسانية لتصبح الأرض دائرة صغيرة يُهيمن عليها من المركز حاكماً واحداً؟. الحق أننا استا أمام سؤال جديد، وإن تكون إجابته أيضاً جديدة، ففي عام ١٨٦٤ طرح الفيلسوف الألماني «رودلف هارتمان لوتسه» R. H. Lotze (١٨٨١ - ١٨١٧) السؤال نفسه في كتابه «الكون الأصغر» Microcosm (ثلاثة مجلدات ١٥٨٦) - ١٨٦٤)، وأجاب قائلاً: «لن تُصبح البشرية إطلاقاً قطيعاً واحداً لها راع واحد. ولن تتخذ الحضارة شكلاً واحداً مطرداً لكل البشرية. ولن يسود النبل ويشمل الجميع. فلن تستطيع فضائلنا وسعادتنا الازدهار إلا وسط الصراع الفعال مع الخطأ. ولو أمكن إزالة كل حجر عثرة فيسفقد البشر بشريتهم؛ وسيصبحون مثل قطيم من الدواب. التي تقتات على الخيرات التي تجود بها الطبيعة، كما كان الحال في بداية طريقهم(٢). أما أولئك الذين يبشرون بإيجابيات العولمة، أو على نحو أدق بإيجابيات النموذج الأمريكي المعولم، فنسوق إليهم قصة رجل الدين التبشيري الذي كان يحمل أهل الإسكيمو على اعتناق الدين المسيحي، وبعد أن عاد من مهمته تحدث إلى أحد أصدقائه قائلاً: «لعلك تعلم أننا مكثنا سنوات طويلة لا نستطيم خلالها أن نفعل شيئاً مم الإسكيمو، لأنهم كانوا قوماً بلا خطايا. ولقد كان علينا أن نعلمهم الخطيئة لفترة طويلة من الزمن قبل أن نستطيع مزاولة رسالتنا بينهم! ٣٠٠٠). ويُعلق السياسي الأمريكي «وليم فولبرايت» على هذه القصنة قائلاً: «يذكرني ذلك بقصة الكشافين الثلاثة، الذبن أخطروا رئيسهم بأن أفضل ما أدوه في يومهم أنهم ساعدوا سيدة عجوزاً في عبور الطريق. فقال رئيسهم: هذا عظيم،

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن بيورى: فكرة التقدم، ص ٢٩٠

<sup>(</sup>٣) وليام فولبرايت: غطرسة القوة (ترجمة محمود شكري العنوي، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، بدون تاريخ) ص٩٨

ولكن لماذا اقتضى ذلك ثلاثتكم؟. فأجابوا بأنها لم تكن تريد أن تعبر الطريق»(1).

ولسنا بألطبع - كمجتمع يخضع للعولة - بلا خطايا، كما أننا لا نرفض بالضرورة عبور الطريق، ولكن أين نموذجنا المقابل في الصراع؟. وهل تحوى الجهة المقابلة من الطريق عوامل البقاء، أما تحوى أسواق الشراء المفتوحة - دون أن ندرى - على شواهد الفناء؟.

لا نود المصادرة على النتيجة، ولكن أردنا فقط في بداية هذا الفصل أن نوضح مدى ضحالة رؤية الإنسان لأبعاد الطبيعة البشرية، وإن كان قد قطع شوطاً طويلاً في الإمساك بأبعاد الأشياء الأخرى من حوله. فلنبدأ إذن القصة القديمة من جديد، تظللنا مقولة «هيجل»: «الدرس الوحيد الذي نتعلمه من التاريخ!».

أولاً: العولمة: نشأتها وتطورها.

### أ- ما هي العولمة ؟:

37- كلمات اللغة منها ما يسهل النطق بها، ويسهل كذلك تحديد معناها وحصره في بؤرة دلالية واحدة، ومنها ما يسهل النطق بها، لكنها تورث المشقة في تعريفها وتعيين معنى ذقيق لها يتفق عليه الجميع ويلتزمون به في كافة المواقف الحياتية للغة. ومن هذه الأخيرة كلمة العولة، ذلك أن أول ما تواجهنا به هو تعدد تعريفاتها، والتي تتأثر أساساً بانحيازات الباحثين الإيديولوجية واتجاهاتهم إزاء العولة رفضاً أو قبولاً(٥). هذا فضلاً عن تنوع التخصصات والمنطلقات البحثية، والتي تعكس بالضرورة اهتمامات مختلفة في التناول والتحليل ورصد النتائج. وهكذا فالاقتصادي الذي يركز على المستجدات

<sup>(</sup>٤) نفس الموضع.

<sup>(</sup>٥) السيد ياسين: العولمة والطريق الثالث (الهيئة المصرية العامة للكتاب & مركز ميريت للنشر والمعلومات، القاهرة، ١٩٩٩) ص١٠٥.

الاقتصادية العالمية وطبيعة المرحلة الراهنة من التراكم الرأسمالي على الصعيد العالمي، يفهم العولة بخلاف عالم السياسة الذي يبحث عن تأثير التطورات العلمية والتكنولوجية المعاصرة على الدولة ودورها في عالم يزداد انكماشا يوما بعد يوم. كما أن عالم الاجتماع الذي يرصد بروز القضايا العالمية المعاصرة، كالانفجار السكاني، والبيئة، والفقر، والمخدرات، وازدحام المدن، والإرهاب، بالإضافة إلى بروز المجتمع المدني على الصعيد العالمي، يفهم العولة بخلاف المهتم بالشأن الثقافي، والذي يهمه ما يحدث من انفتاح الشقافات والحضارات وترابطها، واحتمالات هيمنة الثقافة الاستهلاكية وتهديدها للقيم والقناعات المحلية... فلا توجد إذن عولة واحدة، بل إن هناك عولمات عدة، تتفاوت في معانيها ومضامينها وتجلياتها وحضورها على أرض الواقم(۱).

وعلى الرغم من أن مصطلح العولة لم يكن له حضور خاص أو عام في أدبيات القرن العشرين قبل عقد التسعينات، إلا أن أول من استخدمه معرفياً هو عالم الاجتماع الكندى «مارشال مكلوهان» M. Mcluhan ( ١٩١١ – ١٩١١) أستاذ علم اجتماع الإعلام بجامعة تورنتو، وذلك حين صاغ في نهاية الستينات مفهوم «القرية الكونية» Global village، مبشراً بتقلص المجتمع الإنساني – بأنماط ثقافاته المختلفة – إلى قرية كونية صغيرة، تتشابك معرفياً بفعل ثورة المعلومات والتطور التكنولوجي الهائل لوسائل الإعلام ( ). وبهذا المعنى يتجاوز «مكلوهان» المداول اللفظي لكلمة Globe، التي تعنى الأرض المعرفي الأحرى الكرة الأرضية، وكلمة المحالة، التي تستخدم كصفة لكل ما يشمل الأرض في مجملها ( ) وصولاً إلى تسخير الفضاء الكوني في

<sup>(</sup>٦) عبد الله عبد الخالق: العولة، جنورها وفروعها وكيفية التعامل معها. (مجلة عالم الفكر، المجلد الثامن والعشرون، العدد الثاني، الكويت، ١٩٩٩) ص ٥٠.

<sup>(</sup>٧) سيار الجميل: العولمة والمستقبل، استراتيجية تفكير (الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، ٢٠٠٠) ص ص ٨٠ - ٨١، ص ٢٠١

<sup>(8)</sup> Summers. Della (editor- in- Chief): Longman active study=

التحكم الثقافي ونشر المعلومات. وبذا ننظر إلى الأرض، لا كرقعة مكانية شاسعة – تفصل بين قاطنيها بحدود طبيعية أو اصطناعية معينة – وإنما ككركب سيار Planet، يُحدِّث بأخباره المتبادلة بين أجزائه في سرعة هائلة – ككل واحد، وتترابط أبعاده بشبكة خارجية ضخمة من الأقمار الصناعية، تعكس تطلعات الإنسان إلى البيئة الكونية الكبرى بعد أن دانت له بيئته الأرضية المحلية. ولعل هذا ما يفسر ترجمة البعض لكلمة «العولة» هي الأكثر بالكوكبة (الكوكبة (الكونية)، وإن كانت كلمة «العولة» هي الأكثر شيوعاً في الأدبيات العربية المعاصرة.

(٦٤-١) – لقد بدأت العولة إذن في مجال الإعلام، وفي رحابه يقع المعنى الأول والدقيق للمصطلح، في حين تُصبح كافة العولمات الأخرى مجرد تجليات له. فلا وجود لعولمة سياسية أو اقتصادية أو اجتماعية دون قدرة ثقافية إعلامية، تتيح لمن يمتلكها بسط نفوذه وفرض قيمه ومصالحه، ومن ثم تشكيل السلوك الاجتماعي للإنسان في كافة أرجاء المعمورة بما يحقق أهدافه على تنوعها، وفي شتى المجالات.

وحرى بنا فى البداية أن نُمايز بين كل من «العولمة» و«العالمية» فى مجال الفكر العلمى والمنتج التقنى العالمى القدرات. فالعالمية – والتى تجسدها كمثال تكنولوجيا الاتصالات والحواسب والهندسة الوراثية والتشابك الاقتصادى.... الخ – لا تنفى التنوع والتصايز والمنافسة والتكامل، بل ولا تنفى صراع المصالح بين الدول والقوميات المختلفة. أما العولمة – كاسم فعل – فتعنى فرض منهج بذاته، ومصالح وقيم ثقافية بذاتها، وكل ما تراه القوة ذات الهيمنة أمراً نافعاً وضرورياً لها وفاءً لمصالحها. وبعبارة أخرى هى محاولة الحفاظ على الأوضاع القائمة أو تثبيتها طبقاً لمصالح مركز محدد له الغلبة

<sup>=</sup>dictionary of English, Longman group, LTD, Egypt, 1988, nem "Globe" & "Global" p 259

والهيمنة في الإنتاج التقني والعلمي والثقافي(١). وتلك هي الرسالة التي يُوجهها إلينا دائماً الداروينيون الاجتماعيون: «إن المجتمع هو على ما هو عليه لأن ضرورات التطور شاءت أن يكون هكذا»، ومن هنا النتيجة القائلة بأن النظام الاجتماعي القائم هو نظام «طبيعي»، وبالتالي يجب قبوله(١٠).

ويقع مركز الهيمنة هذا في الغرب. فهو مركز الإنتاج والتحكم والتوظيف المعلوماتي، وهو منهل المعارف والمعلومات العلمية سواء في صورة كتب أو بوريات أو مراكز بحث وجامعات أو شبكة اتصالات عالمية إلكترونية أو وكالات أنباء.... إلى كل ما يسهم في صناعة العقول والتلاعب بها. ومع أن نشأة هذا المركز قد بدأت أساساً في أوربا، إلا أنه اتجه سريعاً إلى الغرب البعيد، حيث الولايات المتحدة الأمريكية بقوتها التكنولوجية المتنامية، مما يهئ لها فرصة المزيد من التحكم على أساس منظور إيديولوجي قومي، يُعبر عن حلم أمريكي يزيد عمره على المائة عام(١٠).

وهكذا يمكن تعريف العولة مبدئياً بأنها ذلك النزوع الثقافي الإعلامي نحو توحيد العالم عقلياً وسلوكياً ليسود مركز عالمي علمي وتقنى واقتصادي وثقافي، يصب في النهاية في خانة المصالح الأمريكية – ووصيفاتها الغربية – تحت مسمى النظام العالمي الجديد New world order.

<sup>(</sup>٩) شوقي جلال: العولمة وتعريب الترجمة (مجلة العربي، وزارة الإعلام، الكويت، العدد ٤٨١، ديسمبر ١٩٩٨) من من ٣٠ - ٣١.

<sup>(</sup>١٠) شايفيل وأخرون: الداروينية اليوم، ص٧٥١.

<sup>(</sup>١١) شوقي جلال: المرجع السابق، ص ٣١.

<sup>\*</sup> ونجد قرين ذلك نزوعاً آخر يدعو إلي حوار البحر المتوسط، أو حوار الشمال والجنوب بين أوربا وبلدان حوض البحر المتوسط (وهي عربية) وبلدان إفريقيا، ويأتي هذا تعبيراً عن صراع خفي بين العولمة بمفهومها الأمريكي، وبين سعي أوربا بعامة، وفرنسا أو الرابطة الفرائكفونية بخاصة، لخلق مجال قوة مناهض. ويأتي ثالثاً تحت عباءة شعار العولمة نزوع باسم الشرق أوسطية، يهدف إلي فتح الحدود الاقتصادية والثقافية ... الخ، بين جميع بلدان الشرق الأوسط وأولها اسرائيل، وهو ما عبر عنه «شيمون بيريز» بقوله: «لم يعد المال هو القوة الحاكمة أو المحركة وأداة الهيمنة، بل الفكر. وبينما يملك العالم العربي المال، قإن اسرائيل=

(١٦٤-٢) - ولاشك أن أبرز مظاهر النشاط الإنساني تأثراً بعولة الثقافة والإعلام - واستفادة منها - هو النشاط الاقتصادي، ولذا فإن أول ما يتبادر إلى الذهن عند الحديث عن العولمة هو العولمة الاقتصادية، أعنى حرية حركة السلع والخدمات والأفكار وتبادلها الفورى دون حواجز أو حدود بين الدول. وبعبارة أخرى، حرية نقل وتوطين واستثمار جميع عوامل الإنتاج من: أيدى عاملة، ورأس مال، وإدارة، وتكنولوجيا، وأرض أو موارد أرضية قابلة للاستثمار والاستغلال، وهو ما تجلى في ظهور وسطوة الشركات متعددة الجنسيات Multinationals أو متعدية الجنسيات Transnationals أو متعدية الجنسيات النفوذ، تسعى من أجل الهيمنة، وليس لها (ظاهرياً) ولاء أو انتماء لدولة بعينها، أو لقومية محددة، بل انتمائها بحكم مصالحها إلى العالم كله بأسره، وولائها بحكم مناطق نفوذها يشمل كافة أرجاء الكون(٢٠).

ويرجع هذا الارتباط العميق والعضوى بين العولة من جهة، والعولة الاقتصادية من جهة أخرى، إلى أن هذه المظاهر والتجليات الاقتصادية هي الأكثر وضوحاً في هذه المرحلة من مراحل بروز وتطور العولة كلحظة تاريخية جديدة. فكل المؤشرات الموضوعية تشير إلى أن العولة الاقتصادية هي الأكثر اكتمالاً، وهي الأكثر تحققاً على أرض الواقع من كافة مظاهر وتجليات العولة(١٣). ومن هنا جاء الترادف الملحوظ – لدى كثرة من الباحثين – بين مصطلع العولة، وظاهرة اتساع رقعة النشاط الاقتصادي الرأسمالية

<sup>=</sup> تملك الفكر والعلم وتكتولوجيا الإنتاج». وغني عن البيان طبيعة الملاقة بين اسرائيل والولايات المتحدة، وانسجام الأدوار بينهما، عسكرياً واقتصادياً وثقافياً، بل وبحثاً علمياً، الأمر الذي يُفسر أشياء كثيرة علي مستوي الشرق أوسطية أو العولمة الإقليمية، حيث تبدو اسرائيل في صورة مقاول الباطن لمصلحة العولمة الأوسم.

أنظر: شوقي جلال: المرجع السابق، ص ٣٠.

<sup>(</sup>١٢) محسن أحمد الخضيري: العولمة الاجتياحية (مجموعة النيل العربية، القاهرة، ٢٠٠١) ص ص ٣١ - ٣٢.

<sup>(</sup>١٣) عبد الله عبد الخالق: العولمة، جنورها وفروعها وكيفية التعامل معها، ص ٦٧

المعاصرة، بحيث تشمل العالم بأسره ككل واحد لا يتجزأ، خصوصاً بعد تصدع نظم الإنتاج في اقتصاديات دول التخطيط المركزي وسقوطها في حلبة المنافسة الدولية. من ذلك مثلاً ما نجده في تعريف المفكر السوري «صادق جلال العظم» للعولمة من أنها: «وصول نمط الإنتاج الرأسمالي عند منتصف هذا القرن تقريباً (القرن العشرين)، إلى نقطة الانتقال من عالمية دائرة التبادل والتوزيع والسوق والتجارة والتداول، إلى عالمية دائرة الإنتاج وإعادة الإنتاج ذاتها ... ومن ثم فهي حقبة التحول الرأسمالي العميق للإنسانية جمعاء في ظل هيمنة دول المركز وبقيادتها وتحت سيطرتها، وفي ظل سيادة نظام عالمي للتبادل غير المتكافى(١٠).

ولا يخرج هذا التعريف للعولة عما ذكره المفكر الاشتراكي المصرى «فؤاد مرسى» (١٩٢٥ – ١٩٩٠) في معرض تحليله لظاهرة «تدويل الإنتاج ورأس المال»، إذ يكتب قائلاً: «إن عملية تركيز كل من الإنتاج ورأس المال التي كانت نتم في الماضي على أساس هومي، قد أصبحت منذ الخمسينات من هذا القرن (القرن العشرين) تجرى في ساحة الاقتصاد الرأسمالي العالمي، حيث صارت تتلقى مدداً جديداً بعد أن استنفدت قوتها ... فالتدويل الذي نعنيه هو أن دورة الإنتاج وإعادة الإنتاج صارت تجرى على صعيد دولي وليس على الصعيد القومي، وأنها صارت تنتقل باطراد من الصعيد القومي إلى الصعيد الدولي»(١٠). ويصف «فؤاد مرسى» ظاهرة التدويل هذه بشبكة العنكبوت: الدولي»(١٠). ويصف «فؤاد مرسى» ظاهرة التدويل هذه بشبكة العنكبوت: والجزء الأكبر من هذه الاستثمارات يجرى فيما بين الدول الرأسمالية نفسها، وعيث تتقارب ولا تتفاوت مستويات الإنتاجية الحديثة لرأس المال. وصارت

<sup>(</sup>١٤) صنادق جلال العظم: ما هي العولة (ورقة بحثية قُدمت في الندوة التي نظمتها بتونس المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم خلال الفترة من ١٧ - ٢١ نوفمبر ١٩٩٧). نقلاً عن السيد ياسين: العولة والطريق الثالث، ص ص ١٠ - ٢٠.

<sup>(</sup>١٥) فؤاد مرسي. الرأسمالية تجدد نفسها، حن ص ١١٧ – ١١٨.

المشروعات الاحتكارية نفسها تمارس تمويل نفسها بنفسها، بحيث أصبح رأسمال التمويل جزءً من رأسمال كل احتكار على حدة»(١٦).

من جهة أخرى يُطلعنا «فؤاد مرسى» على توصيف -- قديم نسبياً - للعولة الاقتصادية يرتد إلى عقد السبعينات من القرن العشرين. ففي كتابهما «المدى الكونى Global reach الصادر عام ١٩٧٤، يُطلق «بارنت» و«موللر» على المشروع الرأسمالي المتخطى للقوميات اسم «المشروع الكونى»، ويُعرفانه بأنه: «أول مؤسسة في تاريخ البشرية مُكرسة للتخطيط المركزى على نطاق العالم»(١٧). ونظراً لان هدف هذه المؤسسة الأول هو تنظيم إدماج النشاط الاقتصادي الدولي بطريقة تؤدي إلى تعظيم الربح الإجمالي، فإن هذه المؤسسة الكونية كيانُ عضوى ينبغي على كل جزء فيه أن يخدم الكل. إن المشروع الكوني يفيد الاقتصاد العالمي من خلال تحكمه المتزايد في ثلاثة موارد رئيسية هي: التكنولوجيا، ورأس المال، والتسويق - وبواسطتها يعمل على تدويل الإنتاج. ويعني هذا التدويل ببساطة أن المزيد والمزيد من السلع والخدمات الواحدة قد أصبح يُنتج في العديد والعديد من الأنطار، وأن عملية الإنتاج قد صارت تتجاهل بصورة متزايدة ما يُعرف بالحدود القومية. وبذلك يمكن أن يقوم نظام مُوحد للإنتاج على نطاق العالم(١٠).

ولا يخفى علينا ما ينطوى عليه هذا المشروع الكونى الرأسمالية من تطور غير متكافئ، ذلك أن ظاهرة التدويل المطرد للإنتاج ورأس المال، والتى أخرجت إلى الوجود رأسمالية متخطية القوميات، هى نفسها التى تشهد إدماج الدول النامية أكثر في إطار السوق الرأسمالية العالمية. وهكذا فبينما يؤدى

<sup>(</sup>١٦) نفس المرجع، ص ١٢٧.

<sup>(17)</sup> Barnet, R. & Muller, R.: Global reach, The power of multinational corporations, N. Y. 1974, p. 14.

اقتبسه فؤاد مرسي في المرجع السابق، ص ١٥١

التدويل في أحد طرفيه إلى ازدياد جبروت البدان الصناعية المتقدمة (وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية)، فإنه يؤدى في طرفه الآخر إلى ازدياد تبعية البلدان النامية(١١). ولنا عودة أخرى إلى هذا التطور غير المتكافئ – وما ينطوى عليه من صراع بالمعنى الدارويني – في الجزء الثاني من هذا الفصل.

(٦٤-٣) - وإذا كانت صورة المولة المُعلنة تكشف أول ما تكشف عن معالم شبكة عنكبوتية للتحكم الرأسمالي في اقتصاديات العالم، فإنها -وبمزيد من التدقيق - تكثيف في خلفيتها عن معاول هذم للحدود السياسية الإيديولوجية بين الدول، تلك التي كانت أعتى وأشيد صيلاية من حدودها الجغرافية التي ابتلعتها ثورة الإعلام والاتصالات وأساليب التكيف للغرب الرأسمالي. ولقد بدأت هذه المعاول تؤتى ثمارها بانهبار جدار برلين، وتفكك الدولة السوفيتية التي كانت تُمثل - حتى الربم الأخير من القرن العشرين -«عولة إقليمية مضادة» يُهيمن عليها الفكر الاشتراكي. وعلى حين عمل هذا الفكر على «نزع الملكية عن الفرد» تحقيقاً لمبدأ المساواة الاجتماعية (بغض النظر عن سلسات التطبيق)، نقد استطاعت اللسرالية الرأسمالية أن تعكس هذه المقولة، لتعمل على «نزع الملكية عن الدولة» تحقيقاً لمبدأ الحرية الفردية والتنافس الاجتماعي. ومن ثم يمكن القول «إن ما كان يُشكل قضية «الطبقة» بالنسبة إلى الحركة العمالية في القرن التاسم عشر، أصبح يشكل بالنسبة للشركات العالمية - العاملة عبر الحدود في منعطف القرن الواحد والعشرين -قضية العولة. طبعاً مع فارق واحد جوهري، وهو أن الحركة العمالية كانت تعمل بصفتها قوة مضادة، ولكن الشركات التجارية تعمل حتى الآن - عبر الحدود - يون قوة مضادة(٢٠).

هل يعنى ذلك نهاية السياسة - أو بالأحرى نهاية الإيديولوجيا - وانزواء

<sup>(</sup>١٩) نفس المرجع، ص ١٣٩

<sup>(</sup>٢٠) أولريش بك: ما هي العولمة (ترجمة أبو العيد دودو، منشورات الجمل، ١٩٩٩) من ١٤

مفهوم السيادة القومية للدولة ليحل مجلها مفهوم السيادة الكونية؟. وهل اقترينا حقاً من إقامة تلك الحكومة العالمية التي ستدير العالم وكأنه دولة واحدة؟. الحق أن الإجبابة - ومن منظور تاريخي - لابد أن تكون بالنفي، اللهم إلا إذا كانت هذه الحكومة هي حكومة الولايات المتحدة الأمريكية، أو على نحو أدق، حكومة دولية تدور في الفلك الأمريكي وتعمل لحسابه الخاص. وهكذا فإن كلمة العولمة، تلك الكلمة المرعبة التي لابد منها الأن في كل تصريح علني، لا تدل بالذات على نهاية السياسة، وإنما تدل على خروج السياسة من الإطار النوعي للدولة الوطنسة، لتبدخل في إطار أخسر هو إطار رأس المال المعولم. ومهما كان ما تدل عليه البلاغة الجديدة لكلمة العولمة (الاقتصاد، الأسواق، التنافس على أماكن العمل، الانتاج، البضائع والمدمات، التيارات المالية، الإعلام، وأساليب الحياة) من حيث المضمون، فإن ما يبرز من ذلك في كل الأحوال هو النتائج السياسية(٢١)، أعنى مشاهد أخطار العولمة الثقافية والاقتصادية التي تحيق بالدول والمجتمعات على اختلافها. يُعبر الدكتور «بطرس غالي»، الأمين العام السابق للأمم المتحدة، عن ذلك فيقول: «إن القادة السياسيين لم يعودوا يمتلكون الكثير من مجالات السيادة الفعلية التي تمكنهم من اتخاذ القرار، إلا أنهم يتصورون بأنهم قادرون على حل المسائل الرئيسية. إنى أقول: إنهم يتوهمون... إنهم يتخيلون، أن هذا بوسعهم»(٢٢).

إن ما تبشر به العولمة في بعدها السياسي يمكن تلخيصه في مقولة واحدة: «التهذيب الأخلاقي للسياسة الدولية». لكن الأهم من ذلك هو المنهج المتبع لتحقيق هذه المقولة، وقبل ذلك غايات القائلين بها ودوافعهم. إن هذه المقولة في ظاهرها تحمل إلى الساسة رسالة أخلاقية عن المواطنة العالمية، مضمونها الحفاظ على الحرية والديمقراطية وحقوق الإنسان، لكنها تخفي في باطنها رسالة ضغط وتهديد واضحة، مؤداها ضرورة صباغة القرارات

<sup>(</sup>٢١) نفس المرجع، ص ١٣.

<sup>(</sup>٢٢) هانس – بيتر مارتين & هارالد شومان: فغ العولمة، ص ٣٣٠.

والتشريعات بما يتوافق ومصالح مركز التحكم والهيمنة. وليس من المبالغة الحديث عن الحملات الصليبية «الديموقراطية» التي سيشنها الغرب في المستقبل بسيوف ذات حدين شديدة المضاء، دفاعاً عن حرية التجارة العالمية وحقوق الإنسان، وكذلك عن تجديد الشرعية الذاتية الخاصة (٢٣).

والجدير بالملاحظة في ذلك أن هناك معالم فترة جديدة لما بعد السياسة الدولية ترتسم خلف واجهات أخلاق المواطنة العالمية، وذلك من ناحيتين على أقل تقدير: فلقد أزيلت من ناحية القواعد القديمة والرسوم الحدودية بين السياسة الداخلية والخارجية الدول، وأصبح الغرب – بزعامة الولايات المتحدة – يتحكم علناً، وباستقلالية كبيرة، في الشئون الداخلية لكافة الدول الأخرى. وخلف رسالة المواطنة العالمية يُعاد من ناحية أخرى إخراج مشاهد ألعاب السيطرة الاستعمارية القديمة، وفي كنفها تغدو التدخلالت العسكرية (في يوغوسلافيا السابقة والعراق على سبيل المثال لا الحصر) شرعية الغاية، طالما كانت تتم تحت مُسمى الديموقراطية والعدالة وحقوق الإنسان(٢٤).

أما نتائج ذلك في المجتمع - جزئياً كان أو عاماً - فهي أن معظم البشر يشعرون بأنهم معرضون لقوى لا قبل لهم بها، قوى تعيد إلى الأذهان ممارسات اليمين الدارويني في العقود المنصومة من القرن العشرين، لكنها تعمل الآن في ظل حلبة أوسع: في ظل الرأسمالية الشاملة، أو بالأحرى في ظل ما سعينا إلى تعريفه في السطور السابقة، أعنى العولة.

## ب- جذور العولمة: لمأذا هي أمركة ولنست عولمة 1.

٥٦ - قبيل منتصف القرن العشرين تقريبا، طرح الشاعر والأديب والناقد المسرجي الألماني «بيرتولت بريخت» Bertolt Brecht (١٩٥٦ - ١٨٩٨) السرجي الألماني: هل مازال من الممكن تعثيل العالم المعاصر على المسرح،

<sup>(</sup>٢٢) أواريش بك: المرجع السابق، ص ٧.

<sup>(</sup>٢٤) نفس المرجع، ص ص ٧-٨.

بحيث يمكن للمشاهد أن يُدرك الحقيقة التي تهدف الرواية إلى توصيلها؟ وبعبارة أخرى: هل يستطيع المسرح أن يكشف عن حقيقة العالم المعاصر خلف الحجاب المادى والإيديولوجي السائد، وأن يكشف أيضاً عن مدى إمكانية تغيير هذا العالم وعن كيفية هذا التغيير؟ ولم يلبث «بريخت» أن أجاب بإمكانية ذلك، شريطة أن يُحطم المسرح هوية المُشاهد مع الأحداث المتلاحقة عل خشبته. ولا يتطلب ذلك تعميق التداخل العاطفي بين المشاهد وشخصيات الرواية، وإنما يتطلب التفكير عن بُعد، يتطلب ما يُسميه «بريخت» «انفصال» المُشاهد عن الأحداث التي يعايشها Estrangement) «بريخت» «انفصال» المُشاهد عن الأحداث التي يعايشها Verfremdungseffekt)

ولعلنا أحوج ما نكون اليوم إلى طرح هذا السؤال، بل وإلى استلهام إجابة «بريخت»، فنحن نكتب عن العولة – تلك المسرحية الكبرى التي يعرضها المسرح المعاصر – ونحن منغمسون فيها، نكابد واقعها، ونعانى ويلاتها، ونمني أنفسنا بإيجابياتها، ومن ثم يصعب علينا تقييمها أو كشف حقيقتها. ربما أمكننا الابتعاد عنها قليلاً إذا ما غادرنا الحاضر، وأبحرنا في الماضى القريب أو البعيد بحثاً عن جنور لها، فلاشئ يولد من لا شئ، ولا يأتي إلى الوجود ما ليس فيه إلا بالفعل الإلهي «كن فيكون»، لكن العولة – ورغم حداثة المصطلح – وليدة نشاط إنساني متراكم، ينجم عن طبيعة بشرية يصعب فهمها أو استكناه أسرارها.

ولقد تعددت في الأونة الأخيرة محاولات التأريخ لنشأة العولمة وتطورها، فمن الباحثين مثلاً من اقتفى أثر العولمة في الديانات السماوية العالمية(٢٦). وغيرها من الديانات الوضعية الواسعة الانتشار، ولكن غاب عن هؤلاء ضرورة

<sup>(25)</sup> Marcuse: One dimensional man, Op. Cit, pp. 66- 67. انظر على سبيل المثال (٢٦)

<sup>-</sup> سيار الجميل: العولة والمستقبل، ص ٨٨.

<sup>-</sup> عبد الخالق عبد الله: العولمة: جذورها وفروعها وكيفية التعامل معها ، ص ٥٦

التمييز بين معنى عالمية الأديان (خصوصاً الدين الإسلامى: «لكم دينكم ولي دين» – الكافرون، آية ٦)، وما ينطوى عليه هذا المعنى الديني من ربط المخلوق بالخالق، ونشر لمبادئ المحبة والتسامح والتكافل والمساواة من منظور الهي، وبمدلول الثواب والعقاب... وبين معنى العولة بما ينطوى عليه من بسط للنفوذ والهيمنة على مشارق الأرض ومغاربها. ولقد استمرت الأديان حتى يومنا هذا، واستفادت قطعاً في نشر رسالتها من تطور وسائل الإعلام والاتصالات، ومع ذلك لم يسد دين واحد ليعم الأرض بأسرها، ولم تنجع أية من أسفل إلى أعلى، الأمر الذي يُفسر ثباتها ورسوخها – رغم تنوعها – على مر الأزمان، أما العولة فقد فُرضت من عل باستخدام القوة، سواء تمثلت هذه القوة في إغراءات مادية، أو حشود عسكرية، أو حتى منظورات ثقافية، وهو ما قد يُشكك في مدى تحملها لتقلبات الطبيعة البشرية في المستقبل القريب أو الععد.

من الباحثين أيضاً من تعقب بدايات العولة في الفتوحات والحملات العسكرية للحضارات القديمة، حتى لقد ارتد بها أحدهم إلى فتوحات الفراعنة القدماء، مدالاً على ذلك برحلاتهم إلى بلاد «بونت» – الصومال – أو إلى بلاد الفينيقيين – الشام حالياً، أو إلى الأمريكتين كما قد تدل آثارهم، ومن ثم متعقباً ظهور الإمبراطوريات المختلفة كنماذج للعولة(٢٧). ورغم اقتراب هذه الرؤية من المعنى الحالى للعولة – لاسيما نزعة الهيمنة – إلا أنها تتجاهل فشل هذه الامبراطوريات في فرض نموذجها الثقافي الواحد، وافتقارها كذلك إلى التقدم العلمي والإعلامي التكنولوجي الذي يتيح لها بسط هيمنتها وإعلاء مصالحها، ومن ثم فهي أقرب إلى العالمية المحدودة منها إلى العولة. لقد كان عالم القدماء محدوداً بذلك المدى الذي تستطيع جيوشهم أن تصل إليه، أما

<sup>(</sup>٢٧) أنظر: محسن أحمد الخضيري: العولة الاجتياحية، من من ٦١ - ٦٢

عالم اليوم فهو ذلك العالم المنكمش يفعل موجبات الأقمار الصناعية المنبعثة من الفضاء، أعنى الكرة الأرضية بأكملها، وهو أيضاً ذلك العالم الذي يستطيع فيه عقلٌ واحد - يمثل دولة أو مجموعة من الدول - أن يكون مركز جاذبية للعقول الأخرى، فتدور في فلكه طوعاً أو كرهاً. وبعدارة أخرى بمكن القول أن هذه الإمبراطوريات اتسمت دائماً بطابع الغزو العسكري، أما عولة اليوم فتتسم بما يُسميه «ماركيوز»: «الطابع العقلاني للاعقلانيتها» The rational character of its irrationality)، ويتعبيرنا الدارج: قدرتها على تغليف السم بالعسل. إن المجتمع الذي يضبع الخطط ويشرع بالفعل في تطبيقها بغية تسخير الطبيعة - بكافة مواردها المادية والبشرية - والتحكم فيها ، بُغيِّر بالتدريج أساس السيطرة. فالتبعية الشخصية (كتبعية العبد السيد، وتبعية القن للشريف صاحب المقاطعة، وتبعية الشريف، للوالي صاحب النعم... الغ) تحل محلها تبعية جديدة وشاملة، تبعية النشر لنظام أشياء موضوعي وعقلاني (للقوانين الاقتصادية وأليات السوق، وغيرها)(٢٩). وهو بهذه العقلانية الفجة يزيف قيم الولاء والتضحية التي نشكل جزءً من. إنسانيتنا. ولقد عبر الإقتصادي الفرنسي «فرانسوا بيرو» Francois Perroux ( - ١٩٠٣ ) عن ذلك أفضل تعبير في كتابه «التعايش السلمي» (١٩٥٨)، فقال: «إنهم يعتقدون أنهم يضحون بأرواحهم من أجل الطبقة، وهم يلقون حتفهم من أجل صبيان الحزب. ويعتقدون أنهم يموتون من أجل الوطن، وهم يموتون من أجل رجال الصناعة. ويعتقدون أنهم يبذلون أرواحهم في سبيل الحرية، وهم بيذاونها في سبيل أرياح الأسهم... ويعتقدون أنهم بموتون بأوامر من الدولة، وهم يموتون من أجل المال الذي يمسك بتلابيب هذه الدولة، ويعتقدون أنهم ببذاون أرواحهم في سبيل الأمة، وهم يبذاونها من أجل اللصوص الذي يكمون فاه هذه الأمة. ويعتقدون ويعتقدون - ولائن لم الاعتقاد

<sup>(28)</sup> Marcuse: Op. Cit. p. 9.

<sup>(29)</sup> Ihid. p. 144.

فى مثل هذا الظلام الحالك؟ الاعتقاد - الموت؟ - ألم يأن الأوان لكى نتعلم كيف نحيا؟»(٢٠).

77- ربما نعثر على ضائتنا - أعنى جذور العولة - لو حصرنا أنفسنا في التاريخ الحديث للحضارة الغربية، تلك الحضارة التي يُسميها «شبنجلر» «الحضارة الفاوستية»، والتي تعبر عن نفسها عادة بـ «اللامتناهي» والتي تعبر عن نفسها عادة بـ «اللامتناهي» اللامتناهي في العلم (حساب التفاضل والتكامل، نظرية المجموعات، متصل الزمان - مكان، الفمتو ثانية... إلخ)، واللامتناهي في الفن (موسيقي «باخ»، و«بيتهوفن» وغيرهما، السيريالية، الأدب العالمي.. إلخ)، واللامتناهي في

\_\_\_\_

<sup>(30)</sup> Quoted by Marcuse. Op. Cit. p. 207 n.

<sup>\*</sup> أطلق «شبنجار» على كل حضارة اسماً يعكس أهم سمة أو مقوم لها، فالحضارة اليونانية مثلاً يُسميها «الأبواونية». نسبة إلى الإله «أبوالو» - وهي تتمثّل فنياً في التمثال المحدود، حيث عبر اليوناني عن روحه الفنية في الجسم المنعزل الساكن، كما عبر عن ذاته سياسياً فيما هو محدود أيضاً: في دولة الدينة. وهنا يعتبر «شبنجار» أن «فيليب المقدوني» حين وحد بلاد اليونان ، ثم انطلق أبنه «الاسكندر» في إقامة إمبراطورية في الشرق، قد أكرها اليونانيين على غير طبيعتهم، وإذا تُعتبر هذه الفتوحات، والتي قد ينظر إليها المؤرخون على أنها دليل عظمة الحضارة اليونانية، هي بداية النهاية، لأنها لم تكن لتلائم طبيعة اليوناني. كذلك تجلت عبقرية اليوناني العلمية في مجال الهندسة المستوية (هندسة إقليدس)، حيث المكان سطح مستو محدود عملياً أما المضارة العربية الإيرانية فيسميها «شبنجار» المضارة السحرية، حيث تتلاشى فيها روح الفرد في روح أعظم هي الروح الإلهية. وفي هذه الحضارة يتجاوز المسلم ما هو محسوس إلى ما هو مجرد، ذلان إلهه منزه عن التجسيم فقد تمثل طابع التجريد لديه في الفن: في فن الزخرفة، وفي العلم. في مجال علم الجبر، وهو بدور أكثر تجريداً من الهندسة. وأوسع مدى برموزه. كما انعكست وحدة الإله على تصوره السياسي والفكري فأمن بالإجماع الذي يحول بينه وبين الضلالة. أما الحضارة الغربية فهي كما ذكرنا الحضارة الفاوستية، نسبة إلى قصة «فاوست» أعظم أعمال الأديب الألماني «جوته». و«فاوست» هذا هو البطل الدرامي الذي باع روحه للشيطان مقابل المصول على المال والخبرة الدنيوية. والاسم مأخوذ عن اسم الساحر والفلكي الألماني «يوهان فاوست»، الذي عاش في القرن السادس عشر.

لزيد من التفاصيل، انظر

<sup>-</sup> أحمد محمود صبحي. في فلسفة التاريخ، ص من ٢٤٨ - ٢٤٩

<sup>-</sup> عبد الرحمن بدوى: شبنجار (مكتبة النهضة، بيروت، ١٩٤٢)

<sup>-</sup> كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث، ص ص ٣٦٤ وما بعدها

السياسة والاقتصاد والتكنولوجيا - حيث اتخذ كل شئ طابع العالمية - (الاستعمار العالمي، الحروب العالمية، عصبة الأمم، الأمم المتحدة، البنك الدولي، صندوق النقد الدولي، غزو الفضاء، الهاتف، المذياع، التلفان، الإنترنت، الألعاب الأوليمية ، توقيت جرينتش، جوائز نوبل العالمية، منظمة التجارة العالمية، إتفاقية الجات.....؟ ..... الغ).

وعلى الرغم من أن «شبنجلر» لم يشهد بعض هذه التطورات للحضارة الغربية (ت ١٩٣٦)، بل لقد تنبأ بأفول هذه الحضارة بعد أن استكملت دورتها البيولوجية فوصلت إلى طور الشيخوخة الذى يؤذن بنهايتها، الأمر الذى كان ولازال موضع نقاش وجدال بين منظرى الحضارات، إلا أنه وضعنا أمام أهم سمة للحضارة الغربية الحديثة، ألا وهي الامتداد. ليس الامتداد المكاني فحسب، وإنما الامتداد الثقافي كذلك الذي يشمل الآخر الحضاري فيطمس هويته، تعبيراً عن نزعة عدوانية تسلطية أكد عليها «شبنجلر» بين كثرة من فلاسفة ومفكرى الغرب.

ولعل أبرز محاولة لتعقب الخيوط الأولى للعولة في الحضارة الغربية هي تلك التي قام بها «رولاند روپرتسون» R. Robertson عام ١٩٩٧، حيث وضع جدولاً زمنياً يؤرخ لولادة العولة وتطورها ينطوي على خمس مراحل متتابعة، بداية من المرحلة الجنينية، والتي بدأت في أوربا منذ بواكير القرن الخامس عشر واستمرت حتى منتصف القرن الثامن عشر، وشهدت توسعاً كنسياً ونمواً لفكرة المجتمع القومي، بالإضافة إلى بروز مجموعة من النظريات التي تتحدث عن وحدة العالم والبشرية. ومروراً بمرحلة النشوء التي استمرت أيضاً في أوربا من منتصف القرن الثامن عشر وحتى عام ١٨٧٠، حيث تبلورت تدريجياً المفاهيم الخاصة بالعلاقات الدولية وتنظيماتها القانونية، وبدأ الاهتمام بموضوع القومية والعالمية. ثم مرحلة الانطلاق، والتي امتدت من عام ١٨٧٠ وحتى العشرينات من القرن العشرين، وفيها برزت اتجاهات كونية واضحة تركز على فكرة المجتمع العالمي الواحد، وتستمد عيويتها من

المنافسات الدولية (مثل الألعاب الأوليمية وجوائز نوبل) وسرعة التحولات في وسائل الاتصالات والمواصلات، وقد اندلعت في هذه المرحلة الحرب العالمية الأولى ونشأت عصبة الأمم. ثم مرحلة الصراع من أجل الهيمنة، وقد استمرت من العشرينات وحتى منتصف الستينات، حيث تفاقمت حدة الصراع من أجل الهيمنة الكونية، وازداد الاهتمام بحقوق الإنسان بحكم حوادث الهولوكست وإلقاء القنبلة الذرية على اليابان، وبرز بور الأمم المتحدة. ووصولاً إلى مرحلة عدم اليقين، والتي امتدت إلى بداية التسعينات من القرن العشرين، وقد تم غيما إد اج العالم الثالث في المجتمع العالمي، وظهرت حركة الحقوق المدنية، وانتهى النظام الثنائي القطبية بانتهاء الحرب الباردة، وتم تدعيم نظام الإعلام الكوني، وتفشى القلق على مصير البشرية(٢١).

77- ومع أهمية هذا الجدول الزمنى الذى يرجع بجنور العولة إلى عصر النهضة الأوربية، إلا أنه لا يغنى عن كثرة من التفصيلات التاريخية، لاسيما تلك التى جعلت من الولايات المتحدة الأمريكية مسركز ثقل وإثراء وإنقاذ للحضارة الغربية، ونقطة انطلاق للهيمنة على العالم وتحقيق المد الرأسمالي الغربي، وهو ما ركز عليه «أنور عبد الملك» بوضوح واقتدار في كتابه «تغيير العالم»، مؤكداً على أهمية دور العامل الاقتصادي في بسط النفوذ الأمريكي، منذ منتصف القرن العشرين تقريباً.

ويمكن أن نوجز عرضه لمراحل الصعود الأمريكي وصولاً إلى العولة - أو بالأحرى الأمركة Amercanization -، من خلال النقاط التالية:-

(١-٦٧) – كان النظام الاقتصادى التقليدى حتى نهاية الحرب العالمية الثانية يقوم على أساس أن هناك أنظمة اقتصادية متنوعة، ترتكز على فكرة

<sup>(</sup>٣١) أنظر. - السيد ياسين. العولمة والطريق الثالث، ص ص ٢٤ - ٢٧

مبد الله عبد الخالق العولكة، جنورها وفروعها وكيفية التعامل معها، من ص ٨٥ - ٩٩ - عبد الله عبد الخالق العولكة، جنورها وفروعها وكيفية التعامل معها، من ص ٨٥ - ٩٩ - Robertson, R Globalization, Sage, London, 1992, pp. 57 - 60

السوق المحلية، بحيث تستطيع الحكومات المختلفة أن تتحكم بشكل فعال فى المسار الاقتصادى بعيد المدى. وكان لابد من إقامة نمط منسق للعلاقات الاقتصادية الدولية يربط بين هذه الوحدات المختلفة، حيث كانت الدول الصناعية المتقدمة تؤدى الدور الأكبر من حيث زيادة الإنتاج لمواجهة المطالب المتزايدة لأسواقها الداخلية فى المحل الأول، بينما ظلت المناطق غير الغربية تؤدى دور المورد الأساسى للمواد الخام، وتقوم بدور السوق الثانوية لتصريف منتجات الدول الصناعية المتقدمة (٢٧).

(٢-٦٧) - وقد أحدثت الحرب العالمية، وما ترتب عليها من تدمير قطاعات واسعة من الهيكل الاقتصادي الإنتاجي في القارة الأوربية وفي اليابان، رد فعل بالغ الأهمية، أدى إلى تغيير الصورة إلى درجة بعيدة. وفي هذا الجو الجديد، استطاعت الولايات المتحدة أن تستغل إمكاناتها الهائلة التي لم تلحق بها أضرار الحرب، واستفادت من تجريتها الفريدة في إدارة الأعمال بواسطة دائرة واسعة من المراكز الإدارية التنفيذية (بخلاف المركزية الإدارية)، وذلك المجال الهائل المكون من الولايات المتحدة وكندا، بالإضافة إلى تقدمها في تكنولوجيا الإعلام والاتصالات، بحيث استطاعت أن تنفذ إلى قلب مجتمعات أوربا أثناء إعادة بنائها على أساس مشروع مارشال Marshall's plan - نسبة إلى السياسي الأمريكي «جورج كاتليت مارشال». G. C. Marshall (١٨٨٠ - ١٥٩٠) - ومن خسلال أوربا إلى المناطق التسابعية في أسيا وإفريقيا، بينما راحت تؤكد سيطرتها على إقتصاديات الامتداد الجغرافي لها في أمريكا للاتبنية. ولقد كان هذا هو السبب في نشأة الشركات متعددة الجنسيات منذ عام ١٩٤٥، وانتشارها بشكل هائل في المنطقتين المركزية والتابعة خلال سنوات قلائل(٢٣).

<sup>(</sup>۲۲) أنور عبد الملك: تغيير العالم (سلسلة عالم المعرفة ، العدد (۹۰)، الكويت، نوقمبر، ۱۹۸۵) صن ص ۲۷ – ۸۰.

<sup>(</sup>٣٢) نفس المرجع، ص ص ٨٠ - ٨٢.

(٦٧-٦) - من جهة أخرى أدى التطور الصناعي - العسكري للولايات المتحدة إلى دفع الثورة الصناعية إلى مرحلتها الثانية: مرحلة الثورة العلمية التكنولوجية. ومن قلب المؤسسة الصناعية - العسكرية الأمريكية تكونت بالتدريج مجموعة من الأفكار مؤداها أن الوقت قد حان لسبط سبطرة شاملة على كل معالم الحباة وقطاعات النشاط، وليس فقط على اقتصاديات الأقطار التابعة. بل إن الاستعمار اللاقهري المهيمن من واجبة أن بقدم المناهج التفصيلية لمختلف أنواع التنمية، كي يسيطر عليها بالتمويل والخبرة الفنية الظاهرية، يحيث يمكن أن شعدها عن أهداف التغيير الثوري للمجتمعات التابعة، ويقتل فيها تماماً كافة الطاقات التي يمكن توظيفها في إحداث تغيير. شامل للعالم. ومن هنا بدأت الولايات المتحدة تتبوأ مكانة الإمسراطورية المركزية في الغرب، وفي قطاعات كبيرة من العالم. ففي عام ١٩٤٥ انتهت المرب العالمية الثانية باحتلالها لألمانيا واليابان، وتمكنت من نشر قواعدها وقواتها وطرق اتصالاتها عبر غرب أوريا وجنوبها، وصولاً إلى البونان وتركبا عام ١٩٤٧. وهذا هو النظام الذي كرسه حلف الأطلنطي بقيادة أمريكية عام. ١٩٤٩. ثم دخلت الولايات المتحدة حرباً ضيارية للسيطرة على كوريا لمدة ثلاثة أعوام بدءً من عام ١٩٥٠، كما توات قيادة الحرب ضد الحركة الثورية في شبتنام منذ عام ١٩٦٥ وحتى عام ١٩٧٣. وقد تشعب التحرك والتدخل الأمريكي في شئون الدول الأخرى إلى درجة بعيدة وغير مسبوقة، ومن أمثلة ذلك(٢١): \_

- القضاء على نظام الرئيس »أربينز» في جواتيمالا عام ١٩٥٤.
  - إنزال قوات حربية في لبنان للمرة الأولى عام ١٩٥٨.
    - محاولة غزو كوبا في خليج الخنازير.

<sup>(</sup>٣٤) نفس المرجع، من من ١٨١ - ١٨٣.

- التدخل لفرض نظام حكم موال في زائير بعد خروج بلچيكا من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٦٤.
  - تفكيك قواعد الصواريخ السوفيتية في كوبا عام ١٩٦٢.
    - قلب نظام الحكم في سان دمينجو عام ١٩٦٤.
- القضاء على حكم مصدق الوطنى في إيران وإعادة الشاه أعوام ٥١ ١٩٥٣.
- التدخل المتصل السياسى والاقتصادى والدبلوماسى والاستراتيجى فى حروب اسرائيل ضد مصر وسوريا والأردن وحركة التحرير افلسطينية ولبنان منذ عام ١٩٤٨.
- سلسلة محاولات ضرب أنظمة الحكم الوطنية في العديد من بلدان القارات الثلاث، من قلب نكروما في غانا، مروراً بتحطيم «سوكارنو» في إندونيسيا، وقلب نظام الليندي في شيلي، إلى غزو جرينادا عام ١٩٨٣. ونضيف إلى ذلك:
- قيادة التحالف الدولي ضد العراق في حرب الخليج الثانية، ونشر القواعد العسكرية في دول الخليج العربي.
- التدخل العسكرى بمعاونة حلف شمال الأطلنطى فى يوغوسلافيا السابقة. ثم القبض على الرئيس الصربى «سلوبودان ميلوسوفيتش» وتسليمه إلى محكم العدل الدولية فى لاهاى لمحاكمته كمجرم حرب.
- قصف ليبيا ثم حصارها اقتصادياً تذرعاً بحادثة لوكيربي، بالإضافة إلى حصار العراق والسودان، وأخيراً حركة «طالبان» الحاكمة في أفغانستان.
- تصنيف الدول المختلفة ما بين دول صديقة وأخرى مارقة أو راعية للإرهاب، ومن هذه الأخيرة إيران والعراق وليبيا والسودان وكاربيا الشمالية.

وهذا قليل من كثير حدث في الماضي أو ينتظر حدوثه في المستقبل.

(70-3) - هذه التحركات المتشعبة تعكس بوضوح ذلك الحلم الذي سيطر على عقول صانعي القرار الأمريكي خلال القرن العشرين: أعنى تغيير العالم نحو هيمنة المركز الواحد. لكن هذا التغيير في نظر دعاة الهيمنة الأمريكية لا يكمن في السعى إلى إقامة نظام عالمي أكثر عدلاً ومساواة، وأنظمة من الإنتاج والتوزيع السلعي أكثر إنسانية وأكثر حرصاً على سعادة الجماهير الواسعة في مختلف القارات، وإنما يعني إلغاء النظام العالمي غير الواقعي، أعنى ذلك النظام الذي يفترض أن مجموعة «الدول الوطنية»، وهي الوحدات التي تنتظم فيها حياة البشر، تُشكل مجموعة من الوحدات المتساوية من حيث القانون الدولي، أي من حيث الحقوق والواجبات حسب ميثاق الأمم المتحدة. إن هذا النظام العالمي غير واقعي لأنه تنكر لأولوية الاقتصاد التي جعلت من الولايات المتحدة الأمريكية الدولة الأولى من حيث الإنتاج والاستهلاك والتبادل والتقدم العلمي والتقني والإعلامي، ومن ثم لابد من إعادة النظام في هذا النظام. لابد من إقامة نظام عالمي عادل بالمقهوم الأمريكية الشمولية(٢٠).

7۸- على الجانب النظرى لم تكن الهوة واسعة بين ما يجرى على أرض الواقع من جهة، وبين التوجهات السياسية والاقتصادية لقادة الفكر الأمريكى في القرن العشرين من جهة أخرى. بل لقد كانت هذه التوجهات الفكرية بمثابة إذكاء الروح العنوانية المتنامية في الممارسة النولية، وهي أيضاً قوة الدفع الرئيسية للهيمنة الأمريكية الشاملة التي ندعوها بالعولة. ففي عام 1987 أصدر «نيكولاس چون سبيكملان» كتاباً شهيراً – أصبح إنجيلاً المسفكرين السبياسيين في الولايات المتحدة لفترة طويلة – عنوانه «الاستراتيجية الأمريكية في السياسة النولية»، دعا فيه بصراحة إلى سيادة

<sup>(</sup>٣٥) نفس المرجع، صاص ٣١٢ - ٣١٤

شريعة الغاب في السياسة الدولية. وقال بالنص: «إن المجتمع الدولي يسمح باستخدام كافة وسائل القهر والإكراه، بما فيها الحرب والتدمير. ومعنى ذلك أن الصراع من أجل القوة لا يختلف في شئ عن الصراع من أجل البقاء... فالقوة تعنى البقاء، وتعنى القدرة على فرض إرادة دولة على الدول الأخرى، وقدرتها على إملاء شروطها على من يفتقرون إلى القوة، وعى فرض تنازلات على من يملكون قوة أقل منها. وإذا كانت الحرب هي الصورة النهائية للصراع، فإن الكفاح من أجل القوة يُصبح كفاحاً من أجل القوة الحربية، من أجل الإعداد للحرب»(٢٦).

وفي نفس الاتجاه أكد الفيلسوف الأمريكي «جون دبوي» الأداة (١٩٥٧ – ١٩٥٩) في كتابه «قضايا البشر» على أن القوة أدسبحت هي الأداة الوحيدة لحل المشاكل الاجتماعية، وأن الأغلبية الساحقة من الأمريكيين ترى أن طريق الأمن والاطمئنان هو وجود جيش أكبر وأسطول أضخم وزيادة متصلة في الإنتاج الحربي. وقد كتب «ديوي» يقول: «وبعبارة أخرى فإننا نحن أيضاً نعتقد بأن القوة، القوة المادية والعنف المباشر، هي في آخر الأمر أداة الارتكاز الرئيسية»(٢٧).

ويعرض «جيمس برنهام» نفس الفكرة في كتابه «الكفاح للسيطرة على العالم»، حيث يقدم نظرية مؤداها أن السلام ليس هو هدف السياسة الخارجية، ولا يمكن أن يكون هدفها. ويدعو إلى رفض مبدأ المساواة بين الأمم وعدم التدخل في شئونها الداخلية، وينادى بأن تعلن الولايات المتحدة صراحة سعيها إلى السيطرة على العالم(٢٨).

<sup>(</sup>٣٦) أسعد حليم: أزمة الفكر السياسي (مجلة الفكر المعاصر، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، القاهرة، العدد (٧٩)، سبتمبر ١٩٧١) ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣٧) نفس المرجع، ص ١٠٤

<sup>(</sup>۳۸) نفس الموضع

٦٩- ولاشك أن هذه الأقوال تستلهم أفكار «داروين» التطورية بعد أن أفرغتها من مضمونها العلمي. فبعد أن تجاوز الإنسان مرحلة الصراع الوجودي ضد منافسيه من الكائنات الحية الأخرى، لم يبق أمامه إلا الصراع ضد غيره من بني جنسه من أجل السيطرة والبقاء. وتلك نظرة ضخمتها الثقافة الإعلامية في المجتمع الأمريكي تعبيراً عن طبيعة الإنسان وموروثاته الحيوانية، حتى لقد أصبح العيوان سمة أساسية من سمات الإنسان بصفة عامة، والأمريكي بصفة خاصة. ولا غرابة في أن يتخذ هذا العدوان - بمدلول القوة العلمية والاقتصادية - طايع المسئولية الظاهرية تجاه العالم، وفي ذلك يكتب السياسي الأمريكي البارز «وليم فولبرايت» قائلاً: «يبدو أن الإحساس بالمسئولية نحو العالم يستهوي الأمريكيين، وأخشى أنه يدير رؤوسنا، تمامأ كما أدار الشعور بالمستولية العالمية رؤوس الرومان القدامي، والإنجليز في القرن التاسم عشر، بالرغم مما يترتب على ذلك من نتائج خطيرة وغير مثمرة»(٢٩)، ثم يردف قبائلاً: «ومما لا يُخطئه التقدير أن الولابات المتحدة قد أخذت تدريجياً في إظهار دلائل غطرسة القوة التي أذلت وأضعفت أمماً عظيمة في الماضي، بل لقد سحقت يعضياً منها. وعندما نمارس ذلك نكون قد فقدنا قدرتنا وعهدنا في أن نضرب أمام العالم مثال النولة المتحضرة، وقصورنا هو الذي يحفز الرجل الوطني إلى إبداء الاعتراض علينا لأن هذا ولجيه(٤٠).

بل إن «فولبرايت» ليكشف عن وجه أمريكا القبيع، مشيراً إلى تلك الروح الصليبية التى سيطرت على الرئيس الأمريكي الأسبق «فرانكلين روزفلت» بعد الهجوم الياباني على الأسطول الأمريكي في «بيرل هارير»، فيقول: «... حتى أن أحد المبادئ التاريخية الأمريكية، ألا وهو حرية البحار، والذي ذهبنا من أجله إلى الحرب في عامى ١٨١١، ١٩١٧ قد نُسى على الفور، كما نُسى معه

<sup>(</sup>٢٩) فولبرايت. غطرسة القوة، سبق ذكره، ص ٢٥

<sup>(</sup>٤٠) نفس المرجع، ص٢٧

الالتزام الصريح حسب معاهدة لندن البحرية في عام ١٩٣٠ بعدم إغراق أية سفينة تجارية إلا بعد وضع ركابها وبحارتها ومستنداتها في مكان أمين. وخلال سبع ساعات من الهجوم الياباني صدرت الأوامر إلى كل السفن الأمريكية في الباسفيك بأن تقوم بشن حرب بالطائرات والغواصات غير محدودة ضد اليابان، وأغرقت الغواصات الأمريكية ١٧٥٠ سفينة تجارية يابانية، وأودت بحياة ١٠٥ ألف من المدنيين بين عامي ١٩٤١ و١٩٤٥، وكم كان هذا الثمن فادحاً لحرية البحار»(١).

ويصوت العقل الخافت يكشف «فولبرايت» عن أسباب الكراهية المتنامية تجاه الأمريكيين في بقاع شتى من الأرض، وهو ما يتغافل عنه صناع السياسية الأمريكية حالياً، فيكتب قائلاً: «وعندما نستطيع نحن الأمريكيين أن نُسلم بسلوكنا العدواني في الماضي مثلما حدث في الحروب الهندية والحروب ضد المكسيك وأسبانيا – على سبيل المثال – فسوف يتاح لنا الوقوف على أبعاد السلوك العدواني للأخرين، وعندما نستطيع أن نفهم المضامين الإنسانية التي تنبع من الهوة العميقة بين النفوذ الأمريكي والفقر الذي يصيب الجانب الأكبر من سائر البشرية، عند ذلك فقط سوف يتسنى لنا أن نفهم لماذا لا يلقي أسلوب الحياة الأمريكية – الذي يعز علينا كثيراً – سوى استجابة محدودة من أغلبية الجنس البشري التي يدهمها الفقر، كما أنه لا يوحي لها إلا بالقليل من الدروس المستفادة»(٢٠).

أليست هي إذن أمركة، وليست عولمة؟؟.

<sup>(</sup>٤١) نفس المرجع، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤٢) نفس المرجع، ص٧٧.

ثانياً: داروين بين الماكينات.

٧٠- نعنى بالماكينات هنا كافة إنجازات الثورة التكنولوجية المعاصرة، التى كانت - ولازالت - بمثابة البنية التحتية للعولة بأبعادها وتجلياتها المختلفة: من تكنولوجيا الإعلام والاتصالات المتطورة - كالأقمار الصناعية، وشبكة الإنترنت، والهواتف المحمولة، وغيرها... إلى نُظم التصنيع والإنتاج الإلكترونية المعقدة، والتي تحل محل العنصر البشري بسرعة هائلة، بل وتتفوق عليه في الدقة والتكلفة الإنتاجية دون حقوق أو مطالب حياتية ملحة ومتنامية... إلى العتاد الحربي بكافة أشكاله المروعة التي تفتق عنها الذهن الإنساني... إلى سلع الاستهلاك اليومي التي امتزج فيها مفهوم الحاجة بمفهوم الرفاهية، فاختلط الضروري بالكمالي إشباعاً للنهم الشرائي الذي تغذيه النظم الرأسمالية بالجديد دائماً بصفته العصب الرئيسي لها وأهم عوامل بقائها ونموها.

تُرى ماذا لو أدرك «داروين» هذه المرحلة من مراحل التطور الصضارى للإنسان، وعاين بنفسه تلك التأثيرات الإجتماعية الهائلة التى خلفتها نظريته منذ أواخر القرن التاسع عشر وحتى يومنا هذا؟. ماذا لو أخضع «داروين» ذاته لاختبارات الذكاء في مجتمعه الإنجليزي، وهو الذي كتب عن نفسه قائلاً: لم أكن أتميز بسرعة الفهم والذكاء الذي يتصف به بعض الموهوبين من أمثال هكسلي «(٢١)؟. بل ماذا لو شاهد ويلات الحرب العالمية الأولى والثانية، وغيرهما من النزاعات الإقليمية العنيفة، ثم عانى كما عانى العالم فترة الحرب الباردة التي انتهت بهيمنة القطب الأمريكي الواحد بصفته الأصلح والأجدر بالبقاء؟.

هذا العنوان مقتبس من كتاب يحمل نفس العنوان صدر عام ١٩٩٧، وناقش فيه مؤلفه «چورچ ديزون» تطور الذكاء البشري بصفة عامة من منظور دارويني.

see: Dyson, George: Darwin among the machines, The evolution of global intelligence, Addison-Wesley, Reading, MA, 1997

<sup>(</sup>٤٣) أنظر: أحمد مستجير. قراءة في كتابنا الوراثي، ص ١٧٩.

أكانت صداقته لماركس ستنزع به نحو تأييد اليسار الاشتراكي رغم تحريف نظريته البيولوجية لتطبيقها على صراع الطبقات؟. أم أن قراءاته لـ «مالتوس» و«سبنسر» كانت ستنزع به نحو الترحيب بعولمة الرأسمالية اللإنسانية، والتسليم بحتمية الصراع والحرب كظاهرة بيولوجية لا فكاك منها؟.

ربما تختلف الإجابة عن هذه التساؤلات من شخص إلى أخر وفقاً لموروثه الثقافي وتكوينه الإيديولوجي، لكنها في النهاية ستضعنا أمام عدد من القضايا الشرطية المناقضة للواقع Counterfactuals (لو كان كذا ... لكان كذا)، تلك التي يمتنع فيها جواب الشرط لامتناع فعله ، فلقد مات «داروبن» بالفعل عام ١٨٨٢، لكن أفكاره العلمية ظلت حية، تحتمل كثرة من التفسيرات المتباينة، وتعمل كشبح خفى بين الماكينات، لاسيما بعد أن أصبح مدلولها الإيديواوجي يفوق بمراحل مدلولها العلمي، ذيوعاً وتأثيراً. وقبل أن نُفصلًا ذلك، دعنا نلتمس الإجابة عن تساؤلنا الأخير لدى واحد من أقرب علماء البيولوجيا لفكر «داروين»، وأكثرهم تحمساً لنظريته، ألا وهو «جوليان هكسلي»، إذ يكتب في تحليله للصيراع الإنسباني قائلاً: «لقد اتَّخذَت نظرية «داروين» عن الانتخاب الطبيعي- القائمة على ضبغط المنافسة والكفاح المستمر - لتبرير كثير من السياسات التي اتبعت في إدارة شئون الإنسان. فمثلاً استعملها على الأخص رجال السياسة منذ أواخر العصر الفيكتوري في إنجلترا لتسويغ سياسة عدم التدخل في أمور الفرد الاقتصادية وحرية المنافسة في الأمور التجارية والاقتصادية، واستعملها الكتاب ورجال السياسة في ألمانيا منذ أواخر القرن الناسع عشر لتبرير الروح الحربية. فالحرب - كما يُفهم من هذه الأقوال - هي الصورة التي اتخذها الانتخاب الطبيعي والكفاح من أجل الحياة في أمور الأمم. ويدون الحرب تنحط قيم الحياة، ولا تستطيع أمة أن تصبح عظيمة أو ناجحة. ومع ذلك فمن الواضح أن رجال الاقتصاد

ه أنظر بحثنا: شجرة الكون وقضايا مناقضة الواقع، سبق ذكره، ص ص ١٠٥ وما بعدها

وأصحاب سياسة عدم التدخل في الأمور الاقتصادية، ورجال الحرب أصحاب بث الروح الحربية، كانوا مخطئين في الالتجاء إلى علم الحياة لتبرير سياساتهم، فالحرب مظهر من نوع خاص للمنافسة بين أفراد النوع الواحد، وهي ما يسميها علماء الحياة «منافسة داخل النوع»، وهي حالة خاصة لأنها تتضمن صراعاً جثمانياً، وغالباً موت الذين يقومون بها ... ولقد أدت الدراسات الحديثة في الطريقة التي يعمل بها الانتخاب الطبيعي ويعمل بها تنازع البقاء في الظروف المختلفة إلى هذه النتيجة المدهشة بل والهامة جداً، وهي أن المنافسة داخل النوع لا تأتي بأية فائدة للنوع كمجموعة(١٤١).

هكذا يتبرأ علم الحياة – على لسان «هكسلى» –ونيابة عن «داروين» الغائب الحاضر – من كافة ممارسات وتوجهات الدارونيين الاجتماعيين – مؤكداً أن الصراع بين أبناء النوع الواحد، لاسيما في صورته الإنسانية الحديثة، يدور بمسيرة التقدم التطوري إلى الخلف، بل ويُعجل بتقهقر النوع البشرى وفقدان ما أحرزه من تقدم عبر أكثر من مائة مليون سنة. ولكن أنى لهذه الأقوال أن تجد أذاناً صاغية في عصر يبرع في التلاعب بالعقول وتزييف حاجات الإنسان وأبعاده الطبيعية؟.

#### أ- منافسة بلا حدود.

٧١- مع كل انتصار يحرزه الإنسان على الطبيعة، يبرز أمامه خطر أعتى وأشد قسوة من كافة أخطار الطبيعة: إنه التنافس المحموم بين بنى نوعه من أجل السيطرة ويسط النفوذ. فمن المعروف أن السلام يسود مجتمع البشر عندما تتهده الذئاب، أو عندما تعصف المجاعات أو الأويئة أو تقلبات الطبيعة الفاضبة بحياة السكان، فما أن يبتعد الخطر أو تقل حدته حتى يبدأ الشقاق من جديد، وعندئذ يُصبح الإنسان ذئباً يواجه أخيه الإنسان. ومع أن الظن السائد – أو بالأحرى الذى كان سائداً بين البعض في الماضى القريب – هو

<sup>(</sup>٤٤) جوليان هكسلي: الإنسان في العالم الحديث، من من ٢١١ - ٢١٢.

أن العولة، بما يصحبها من تقلص لأبعاد العالم الأرضى وإنهبار الجُدر العازلة بين سكانه، تؤذن بيناء مجتمع عالمي واحد يسوده الرخاء، وتعمه الطمأنينة القائمة على تلبيه كافة حاجات البشر، إلا أن تجارب الماضي وشواهد المرحلة الراهنة من تاريخ الإنسان تنذر بعكس ذلك. فمما لاشك فيه أن ثمة تقارب زماني - مكاني قد حدث بين البشر، لكن هذا التقارب بدلاً من أن يؤدي إلى تعميق الإحساس بوحدة الهدف والمصير، أدى بدلاً من ذلك إلى توسيع دائرة التنافس بينهم وزيادة حدته بدرجة لم يسبق لها مثيل. وبدلاً من أن بعي الإنسان ضرورة العلاقة الحداية (التنافس - التعاون) التي تحكم توازن الحداة، تمسك مرغماً – تحت ضغط القصف الدعائي للرأسمالية المعاصرة - بالحد الأول منها جرياً على مبدأ الصراع من أجل البقاء، وإن كان هذا المبدأ قد تنكر بلباقة في عباءة مصطلح «التسويق»، ذلك العلم الضال الذي لا غنى عنه للإيقاء على شهية المستهلكين الذين بمارس عليهم ضغطأ سببدو - في يضعة عقود أو قرون - بالياً بلاء عهد التعذيب على قارعة الطريق. إنه المثل الأعلى الليبرالي الذي يجعل من سباق الربح والدفق النقدي رائد نظام لا يميز بين المنافسة الشريفة والمنافسة غير الشريفة، ويجعل من مقولة «مالتوس» «ويلٌ للفقراء» حقيقة واقعية وشائنة، ويعمد إلى إحلال السوق الشرائية - بطابعها الانتقائي القوى - محل البيئة الطبيعية التي تمارس ضغطها الانتقائي على الأنواع فتقضى على أقلها قدرة على التكيف وتبقى على سائرها. إذ لما كانت السوق تفرض على الشركات الكونية جهد تكنف متواصل من أجل البقاء، فمن الطبيعي أن ينعكس ذلك على مفاهيم «الأجور» · و«العمالة» و«مناطق النفوذ»... الخ، مع منا يترتب على ذلك من عدوانية وانعدام للشعور بالأمن، فضيلاً عن خلل التوازن في التركيبة الاجتماعية. للنشر (١٥).

<sup>(</sup>٤٥) جان ماري بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص ص ٢٦١ - ٢٦٤

هكذا أصبح المستقبل – مستقبل الكرة الأرضية فيما يتعلق بالعمل والربح والاستئثار بالموارد ومن ثم الحياة – محكوماً بالتنافس بين فئتين، يختزلهما ولاة الأمر في النظام العالمي الجديد إلى العددين ٢٠، ٨٠.

فحسب ما يقولون، فإن عشرين بالمائة فقط من السكان ستكفى فى القرن الواحد والعشرين للحفاظ على نشاط الاقتصاد الدولى. إن هذه العشرين بالمائة فقط هى التى ستعمل وتكسب المال وتستهلك، ولربما زادت النسبة بمقدار نقطة أو نقطتين إذا ما أضفنا الورثة الأغنياء(١٦).

ولكن ماذا عن الآخرين؟. ماذا عن الثمانين بالمائة العاطلين وإن كانوا يرغبون بالعمل؟. لاشك أن هذه الثمانين بالمائة من الطبقة السفلي المتوقعة ستواجه بالتأكيد مشاكل عظيمة، فلقد غدا الميدأ الاجتماعي في ظل الضغوط الناجمة عن المنافسة التي تفرضها العولمة هو: «إما أن تأكل أو تؤكل» "to have lunch or be lunch". ولا مندوحة حينتذ من البحث عن وسبلة للتغلب على سخط الساخطين، ترسيخاً للوضع القائم وتسليماً يحتمينه المزعومة. ولقد عثر «زيجنيو برجنيسكي» - مستشار الأمن القومي في عهد الرئيس الأمريكي «جيمي كارتر» - على هذه الوسيلة في مصطلح Tittytainment، وهو مصطلح منحوت من الكلمتين Entertainment أي «تسلية» و Tits أي «حلمة»، وهي الكلمة التي يستخدمها الأمريكيون للثدي دلعاً. ولا يفكر برجنيسكي هنا بالجنس طبعاً، وإنما يستخدم المصطلح للإشارة إلى الطيب الذي يفيض عن ثدى الأم المرضع. فبخليط من التسلية المُحْدِرة والتَعْدُنَة الكافية بمكن تهدئة خواطر سكان المعمورة المحيطين. ولا بعني ذلك أيضاً أن ثمة التزام اجتماعي تقطعه المؤسسات الإنتاجية على نفسها تجاه هذه الفئة المستبعدة بموجب قوانين الصلاحية والبقاء الجديدة، بل إن عبء الأعمال الخيرية لابد وأن يلقى على عاتق المبادرات الفردية التي

<sup>(</sup>٤٦) هانس - بيتر مارتين & هاراد شومان: فخ العولة، ص ص ٢٥ - ٢٦

يقوم بها الناس طواعية، كالمساعدات التي يقدمها الجيران لجيرانهم والمؤسسات الرياضية لأعضائها والنوادي بمختلف أنواعها لأفرادها. وليس من المستغرب أن نجد قريباً في الدول الصناعية أفراداً ينظفون الشوارع بالسخرة، أو يعملون خدماً في المنازل قصد الحصول على ما يسد الرمق(١٠). وهكذا نعود أدراجنا إلى ذات البرنامج الذي انطلق منه اليمين الدارويني في أواخر القرن التاسع عشر، ونجد الخيار الأول لـ «جريهام سمنر»: «الحرية، اللامساواة، البقاء للأصلح» (ف ٤٦) وقد بات خياراً عقلانياً يعبر عن لا عقلانية المجتمع المعاصر.

وفى خضم هذه المنافسة الضارية التى خلفتها الثورة التكنولوجية، اكتسبت المانوية والقديمة بعداً جديداً. ذلك أن المجابهة الأزلية بين الخير

<sup>(</sup>٤٧) نفس المرجع، من ص ٢٦ - ٢٧.

<sup>\*</sup> المانوية Manichaeism، هي إحدى ديانات الفرس القديمة. وقد سُميت بهذا الاسم نسبة إلى «ماني بن فاتك» الذي يُرجُّع أنه ولد بأذربيجان في أوائل القرن الثالث بعد الميلاد. درس «مأنى» الزردشتية Zoroastrianism - ديانة المجنوس الأقسم - وقبرا المهد القديم والأناجيل الأربعة، فجات ديانته مزيجاً من الزردشتية والمسيحية، إذ يظهر فيها التباين بين الخير والشر، أو بين النور والظلمة، كأصلين قديمين صنّع منهما العالم: فما في العالم من منفعة وخير ويركة فمن النور، وما فيه من ضرُّ وشر وفساد فمن الظلمة، والامتزاج بينهما قائم حتى تقوم الساعة. وقد ترك «ماني» تأثيراً قوياً في الديانة المسيحية، لاسيما مع سيادة المنطق الأرسطي ثنائي القيم، وهو ما تجلي بوضوح لدى أكبر فلاسفة اللاهوت المسيحي في العصور الوسطى «سانَ أوغسطين» St. Augustine (٢٥٤ - ٢٥٤م)، حيث ميّز في تأريخه الديني الحضارات القديمة بين مدينتين: المدينة السماوية أو مدينة الله، ويمثلها بنو إسرائيل، والمدينة الأرضية أو مدينة الشيطان، وتمثلها كافة حضارات العالم القديم. تجاهد الأولى في سبيل العدالة، وتعمل الثانية على نشر الظلم ونصرته. ولقد انتهى التمايز - وفقاً لمفهومه عن العناية الإلهية - بظهور المسيح عليه السلام، والذي قدم روحه تكفيراً عن خطيئة آدم وقداء للبشرية، ومن ثم يجب أن تتم الوحدة بين الجانب الروحي ممثلاً في الكنيسة والجانب السياسي ممثلا في الدولة. ولما كانت الأخيرة تسعي إلى الخبرات الدنيوية، بينما تجعلها الكنيسة وسيلة لغاية روحية أسمى، فمن الضروري أن تخضع البولة الكنيسة. ولقد لاقت هذه النظرية نقداً مريراً في عصر التنوير، خصوصاً من قبل القياسوف الفرنسي «فرانسوا ماري أرويه دي فولتيره Voltaire (۱۷۷۸ – ۱۹۹۶) في نظريته عن التقدم

والشر يُعاد اليوم طرحها على صعيد المعمورة، فهى لم تعد موضوعاً تدور حوله مناقش ات الأصدقاء، او حواراً بين المرء وضميره، بل أضحت على العكس من ذلك مجابهة بين الناس، بين مجموعة ومجموعة وبين طبقة وأخرى، مجابهة كثيراً ما تغنى الفرد عن بذل الجهد الشاق الذي يلزمه لإصلاح نفسه، نظراً لأن الشر لم يعد اليوم – كما قال الفيلسوف الفرنسي الوجودي «چان بول سارتر» J. P Sartre (١٩٨٠ – ١٩٨٠) – سوى الآخرين (١٨).

لقد أصبح الصراع بين الخير والشر اليوم صراعاً تكنولوجياً معولاً، لكنه أفرغ من مضمونه الدينى لينحصر الخير زيفاً فى دائرة قيم السوق ورأس المال وحقوق الإنسان الغربى دون سواه - أما الشر فهو سائر الثقافات الأخرى التى تنزع إلى الحفاظ على هويتها، وتناهض - على استحياء يعكس إمكاناتها المادية - هيمنة القطب الأمريكي الواحد. ولا تزال ثنائية «الخير» و«الشر» تُغلف الخطاب الإعلامي الرسمي للغرب، تستوحى دعوة «سان أوغسطين» القديمة لسيطرة الكنيسة على الدولة في قالب جديد، أعنى سيطرة الحضارة الغربية بقيمها ومنظوراتها على العالم أجمع، والويل كل الويل لمن أما من رضى وبذل نفسه في محراب العولة، فلدى قساوسة العالم الجديد من صكوك الغفران ما يكفى لأن يحيا ... ولو إلى حين.

# ب- من دكتاتورية البروليتاريا إلى دكتاتورية السوق.

٧٢ انطلق المارد من القمقم، انطلق العلم من قيوده جميعاً، لكن على
 العكس من مارد الأسطورة فلن يعود العلم مرة أخرى إلى قمقم السحرة، فهو
 وحده ساحر العصر الحديث.

<sup>-</sup> Runes: Dictionary of philo., item "Manicheaism", p. 203 & = item "Augustinianism", pp. 43 - 44.

<sup>-</sup> أحمد محمود صبحي: في علم الكلام (مؤسسة الثقافة الجامعية، الاسكندرية، ط٤، ١٩٨٢) الجزء الأول: «المعتزلة»، ص ص ٤٥ - ٥٦.

<sup>-</sup> أحمد محمود صبحي: في فلسفة التاريخ، من من ١٦٦ وما بعدها. (٤٨) بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص ٢٦٧.

بهذه الكلمات بدأ الدكتور «فؤاد مرسى»(٤٩) وصنفه لدلائل الثروة العلمية والتكنواوجية في عالمنا المعاصر، وما صاحبها من تغيير في البني الاجتماعية التقليدية للنظم الصناعية الرأسمالية منذ أن وضع «ماركس» كتابه «رأس المال»، أعنى هاتين الطبقتين الكبيرتين اللتين تواجهنا يوماً في المجتمع الصناعي، واعتبرهما «ماركس» عامل التحول التاريخي نحو اشتراكية مثالبة تُلغى الفوارق الطبيقية، وهما: البيرجوازية Bourgeoisie والبيروليتاريا Proletariat. ولاغرو، فلقد كان العلم بتقنياته العالية هو الشرارة الأولى التي انطلقت منها الثورة الصناعية في العصر الحديث، ثم غدا في مرحلة تالية عامل تخدير لملايين البشر من الكادحين في العمل، الذين وجدوا أنفسهم تحت ضغط الدعاية الإعلامية أسراء بضائعهم، فتقلصت أبعادهم الحياتية في دائرة واحدة لتحقيق الذات: سياراتهم الأنيقة، وأجهزتهم الإلكترونية عالية الحساسية، وأبراجهم السكنية الأثيرة، وأدوات طبخهم الحديثة... الغ(٥٠). أما الآن فقد بات العلم قوة إنتاجية ضخمة ومتنامية، تُفسح المجال لمزيد من هيمنة رأس المال، وتعمل على تصفية القدر الأكبر من أولئك الذين كانوا بمثابة قوة نقد وتغيير للمجتمع، فتحيل العنصر البشري العامل إلى التقاعد، وتفرض منطق السوق بلا رحمة أو هوادة، فإذا كان رأس المال يوصف دائماً بالجُبن، فقد أن لنا أن نصفه أيضاً بالقسوة الانتخابية والغرور التكنولوجي.

وهكذا ازدادت الفجوة اتساعاً بين الأغنياء والفقراء، سواء على مستوى الدولة الواحدة التى أصبح قرارها محكوماً بتوجهات البنك الدولى وضرورات التحول الاقتصادى، أو على مستوى الأمم والشعوب التى خضعت لتصنيف جديد: شمال يُعانى تخمة الثراء. ويفرض سيطرته بدلالة التفوق العلمى التكنولوجى، وجنوب يرزح فى الفقر والتخلف وتعجز ميزانياته عن تلبية أدنى متطلبات الحياة الكريمة، اللهم إلا بمعونات مشروطة يمن بها عليه الشمال، لا

<sup>(</sup>٤٩) الرأسمالية تجدد تفسها، ص١٩

<sup>(50)</sup> Marcuse: One dimenisonal man, p.9.

لشئ إلا لتصريف بضائع هذا الأخير ومنتجاته. أما دول الثراء النفطى فقد تراكمت عليها فواتير الحماية لسادة العالم من عدو يُغلّف الوهم قوته إلى حد كبير في لعبة النظام الدولي الجديد

٧٣- تلك هي المفارقة الكبرى التي خلّفها مبدأ الصراع الإنساني المعولم من أجل البقاء: تفاقم البطالة واغتراب الإنسان وتدهور أحواله المعيشية، رغم ارتفاع معدلات نمو الإنتاجية وظهور جيل جديد من التكنولوجيا التي يمكن حقاً - لو تغيرت أوضاع المجتمع - أن تحقق الرفاه والرخاء والسعادة للإنسان. والمشكلة الرئيسية هنا هي أن المستثمر في النظام الرأسمالي المعاصر. فرداً كان أم شركة أم مؤسسة، وفي ضوء السياسة الليبرالية الجديدة "، لا ينظر إلا إلى تعظيم ربحه، الأمر الذي يدفعه دوماً لاستخدام

<sup>\*</sup> يُقصد بالليبرالية Liberalism عموماً ذلك المذهب الذي يضع الفرد في مكانة مطلقة أعلى من الجماعة، ويُعطى الأولوية للمصالح الشخصية على المصالح الاجتماعية، الأمر الذي يتجلى في إيمانه المطلق بالحريات الفردية: حرية العمل، وحرية التملك، وحرية التعاقد، وحرية التجارة، وحرية الاعتقاد والتفكير والتعبير.... إلخ، وهي الحريات التي إذا ما توافرت لأمكن للفرد أن يُعظم من حجم منفعته الشخصية كما يذهب إلى ذلك الليبراليون. والليبرالية الجديدة -Ne() Liberalism - فيما يشير «هانس - بيترمارتين» وهارالد شومان، في كتابهما «فخ العولة» - هي تلك النظرية الاقتصادية التي ينصح بها الآن عدد كبير من الخبراء والاستشاريين الاقتصاديين في تزامن مع التكامل العالمي، ويقدمونها دون كلل أو ملل للمسئولين عن إدارة دفة السياسة الاقتصادية على أنها النهج الصحيح. والمقولة الأساسية لهذه النظرية الجديدة هي بيساطة «ما يفرزه السوق صالح، أما تدخل النولة فهو طالع». وانطلاقاً من أفكار أهم ممثل لهذه المدرسة الاقتصادية، الاقتصادي الأمريكي وملتون فريدمان، Milton Friedman (١٩١٢ - )، اتخذت الغالبية العظمى من الحكومات الغربية في الثمانينات من هذه النظرية مناراً تهتدي به في سياساتها وهكذا صار عدم تدخل الدولة إلى جانب تحرير التجارة وحرية نقل رؤوس الأموال، وخصيخصة المشروعات والشركات الحكومية، أسلحة استراتيجية في ترسانة الحكومات المؤمنة بأداء السوق، وفي ترسانة المؤسسات والمنظمات الدولية المسيرة من قبل هذه الحكومات، والمتمنَّلة في البنك الدولي، ومنتوق النقد الدولي (IMF)، ومنظمة التجارة العالمية (WTO). فقد غدت هذه المؤسسات الوسائل التي تحارب بها هذه الحكومات في معركتها التي يدور رحاها الآن من أجل تحرير رأس المال. فسواء تعلق الأمر بالملاحة الجوية أو الاتصالات ذات الثقنية المالية، أو بالمصارف وشتركات التأمين، أو بصناعة البناء وتطوير برامج الكمبيوتر، بل وحتى بالطبقة العاملة، فإن هذه كلها - وكل شيئ أو شخص=

أحدث منجزات التكنولوجيا طالما كانت موفرة الوقت والعمل الإنساني، وتُسهم من ثم في خفض التكاليف وزيادة حجم الفائض الذي يؤول إليه: وفي ضوء نظرته الضيقة – قصيرة الأجل، وقصيرة النظر في الوقت نفسه – لايهم بالنسبة له ما يتمخض عن ذاك من بطالة وفقر وضياع للإنسان العامل في مجتمعه (۱۰). ولقد عبر أحد مُعلقي مجلة «در شبيجل» Der Spiegel الألمانية عن ذلك في أكتوبر عام ١٩٩٧، فكتب قائلاً: «الأرباح ترتفع، وأمكنة العمل تضيع. معجزة اقتصادية من نوع خاص تُرعب الأمة. لقد دخل الشركات جيل جديد من رؤساء اتحاد المؤسسات المستقلة المتعددة الجنسيات، وهم يتودون – على غرار أمريكا – إلى القداسة من أجل الأسهم. والخطير في الأمر أن البورصة تكافئ قاتل منصب العمل (١٩٠٠).

إن دول الاتحاد الأوربى مثلاً أصبحت في العشرين سنة الأخيرة أكثر غنى بنسبة تتراوح من خمسين إلى سبعين في المائة. وكان نمو الاقتصاد أسرع من نمو السكان. ومع ذلك فهناك في الاتحاد الأوربي عشرون مليوناً من العاطلين عن العمل، وخمسون مليوناً من الفقراء، وخمسة ملايين من المسردين بلا مأوى. فماذا حدث للثروة الإضافية؟. المعروف عن الولايات المتحدة أن النمو الاقتصادي لم يزد إلا في ثراء الأثرياء، الذين يشكلون عشرة في المائة من بين السكان. لقد استأثر هؤلاء العشرة في المائة بنسبة ستة

<sup>==</sup> سواها - لابد وأن يخضع لقانون العرض والطلب. ويعبارة أخري، يمكن القول مع الدكتور درمزي زكي، أن الليبرالية الجديدة هي تلك الرؤية الاقتصادية والاجتماعية والسياسية التي تهدف أساساً إلي الدفاع الأعمي عن مصالح رؤوس الأموال، إلي الحد الذي دفع بعض أنصارها إلي القول بأن حق الملكية له الأولوية علي أية حقوق عامة أخري، بما فيها حق الحياة. لمزيد من التفاصيل، أنظر:

<sup>-</sup> هانس - بيترمارتين & هارالد شومان: فغ العولة، من من ٣٤ وما بعدها.

<sup>-</sup> رمزي زكي: وداعاً الطبقة الوسطي، تأملات في الثورة المناعية الثالثة والليبرالية الجديدة (الهيئة المصرية العامة للكتاب & دار المستقبل العربي، القناهرة، ١٩٩٨) من من ٧٨ ومابعدها.

<sup>(</sup>٥١) رمزي زكي: المرجع السابق، ص ٥٦. (٧٥) أواريش بك: ما هي العولة، ص ١٨

وتسعين في المائة من الثروة الإضافية. لم يصل الأمر في أوربا إلى هذا الحد من السوء، ولكنه لم يكن أفضل كثيراً (٥٠).

والأخطر من ذلك أن أممية رأس المال الجديدة تقتلم بولاً بأكملها من الجذور، بكل ما تنطوي عليه هذه الدول من أنظمة اجتماعية. فهي من ناحية تهدد بهروب رأس المال لكي تجبر الحكومات على تقديم تنازلات ضريبية عظيمة، ومنح تبلغ المليارات، أو إقامة مشروعات بنية تحتية لا تكلفها شيئاً. وحينما لا يجدى التهديد نفعاً فإنها تساعد نفسها بوضع خطط ضريبية على مستوى عال جداً: فالأرباح لا تُعلن إلا في تلك البلدان التي بكون فيها معدل الضريبة منخفضاً فعلاً. وبذا انخفضت على المستوى العالمي النسبة التي يشارك بها أصحاب رؤوس الأموال في تمويل المشاريع الحكومية. أما في الناحية الأخرى فإن الموجهين للتدفقات العالمية لرأس المال، يخفضون باستمرار مستوى أجور عمالهم الدافعين للضرائب الحكومية، الأمر الذي ترتب عليه انخفاض حصة الأجور من الدخل القومي على المستوى العالمي. هذا ولا توجد بولة بوسعها أن تتخلص بمفردها من هذه الضغوط<sup>(10)</sup>. انها التعويذة الجديدة لأصحاب الأعمال في عالمنا المعاصر: «رأسمالية يدون عمل فائض ... رأسمالية بيون ضرائب» (٥٠)، والتي يسبعي دعاة العولمة إلى إيهامنا زيفاً بأنها تُعبر عن حتمية اقتصادية تكنوارجية تماثل الحتمية الجينية البيولوجية التي مازال بُروج لها الداروينيون الاجتماعيون. فالحق أن هذه التشابكات الاقتصادية ذات الطابع العالمي ليست حدثاً طبيعياً بأي حال من الأحوال، إنما هي نتيجة حتمية خلقتها سياسة معينة بوعي وإرادة، فالحكومات والبرلمانات هي التي وقعت الاتفاقيات وسنت القوانين التي ألغت الحدود والحواجز، تلك التي كانت تحد من تنقل رؤوس الأموال والسلم من دولة إلى أخرى(٥٦).

<sup>(</sup>٥٣) نفس المرجع، ص١٩

<sup>(</sup>٤٥) فخ العولة، ص٢٢

<sup>(</sup>٥٥) أواريش بك. المرجم السابق، ص١٨

<sup>(</sup>١٦) فخ العولة، ص ٢٣

٧٤ وهكذا أصبحت الديمقراطية وهماً، وحلت دكتاتورية السوق العالمية محل دكتاتورية البروليتاريا التي بشر بها «ماركس»، وتبين فجأة أن الرفاهية التي تنعم بها جمهور عريض من العاملين، لم تكن سوى تنازل اقتضته ظروف الحرب الباردة، وحتمته الرغبة في عدم تمكن الدعاية الشيوعية من كسب موضع قدم إبان الصراع التاريخي بين الليبرالية والاشتراكية في عهد الدولة السوفيتية(٥٠).

هل تتحقق إذن نبوءة الفيلسوف الأمريكي «هربرت ماركيوز» القائلة بأن قوى الثورة الجديدة، أو قوى النفى الجديدة كما يحلوله أن يُسميها، ستخرج بالضرورة من قاع المجتمع، من هذه العناصر البشرية المهملة التي تحيا على هامش المجتمع، دون تكييف مُوجّه، ودون امتيازات سلعية واستهلاكية، وبصفة عامة دون ما يمكن أن تخشى عليه من الضياع إن هي ثارت أو تمردت؟. هل تكمن فرصة الاحتجاج الثوري في كفاح طبقة جديدة تخلف البروليتاريا، هي طبقة المنبوذين واللامنتمين، والمستغلين والمضطهدين من الأعراق والألوان الأدنى «افتراضاً»، فضلاً عن العاطلين عن العمل وغير القادرين عليه؟(٨٥).

يبدو أن هذا هو الاحتمال الأرجع، فكل المؤشرات الراهنة تؤكد أن الوضع قابل للانفجار في أية لحظة، ومن المستحيل استمرار إنقسام المجتمع إلى أقلية تملك وتزداد غنى، وأغلبية سكانية مُهمشة تتسع قاعدتها على مر الزمن، ويلَّقَى بها بعيداً عن مجالات الإنتاج والدخل والتوظف، ويُحكم عليها بالبطالة المستديمة (٥٩). إن هذه الطبقة الجديدة المتنامية من الفائضين عن الحاجة، تقف غالباً خارج العملية الديموقراطية، وهي الأكثر تطلعاً والأكثر حاجة بالفعل إلى نهاية المؤسسات والشروط اللامحتملة، ولذا فإن معارضتها ثورية، حتى وإن كان وعيها ليس كذلك. إن معارضتها تصيب النظام من

<sup>(</sup>٥٧) نفس المرجم، من من ٣٤-٥٥.

<sup>(58)</sup> Marcuse: One dimensional man. P. 256.

<sup>(</sup>٩٥) رمزي زكي: وداعاً الطبقة الوسطي، ص٥٥.

الخارج، ولذا لا يستطيع النظام أن يحتويها إنها قوة بدائية تخرق قواعد اللعبة، وتكشف بالتالى عن زيفها. وعندما يتجمع أبناء هده الطبقة ويخرجون إلى الشوارع دون أسلحة ودون حماية، مطالبين بأبسط الحقوق المدنية، فإنهم يعلمون أنهم معرضون الكلاب، والقنابل، والسجن ومعسكرات الاعتقال، بل وحتى الموت. ومع ذلك فإن رفضهم لقواعد اللعبة ربما يشير إلى بداية النهاية المرتقبة (١٠) فهل ننتظر إذن هذه النهاية الماركي وزية، أم أن في جُعبة الرأسمالية الجديدة من أدوات التكيف ما يكفل لها البقاء والاستمرار؟.

## ج- تركيز السلطة: الجات والتبعية الشاملة.

٧٠- إزاء هذا الخطر المحدق يتغنى دعاة العولة بأنشودة التجارة العالمية الحرة، أعنى تحقيق المزيد من الاندماج في الاقتصاد العالمي لكافة الدول، وتقوية الموقف التنافسي للصادرات في الأسواق الحارجية، وفتح الأسواق الأجنبية من خلال تبنى سياسات حربة التجارة وتكسير الحواجز والعقبات التي تقف أمام حرية تدفق السلع والحدمات ورؤوس الأموال. فمن ناحية، يرى أنصار هذا التيار أن زيادة التصدير ستخلق الحوافز أمام زيادة الإنتاج، وزيادة الإنتاج ستؤدى إلى زيادة الطلب على العمالة العاطلة. كما أن تشجيع استقدام رؤوس الأموال الأجنبية الخاصة، سيعمل - من ناحية أخرى - على زيادة الإنتاج المحلى وتشغيل القوى العاملة العاطلة أيضاً (١٦٠). والحقيقة أن هذه المسيرة صوب العلاقات الاقتصادية المعولة، قد بدأت حينما كانت أوربا لا تزال تصارع الآثار التي خلفتها الحرب العالمية الثانية. ففي عام ١٩٤٨ توصلت الولايات المتحدة الأمريكية وأوربا الغربية، إلى «الاتفاقية العامة التعريفات والتجارة»، المعروفة اختصاراً بدالجات» Gatt، وذلك رغبة من هذه الدول في خلق نظام مشترك التجارة الدولية لأول مرة في التاريخ. وعبر

<sup>60)</sup> Op. Cit. pp. 256-257.

<sup>(</sup>۱۱) مرى كي المرجع السابق، من ٥

جولات دولية وصل عددها إلى الثمانية حتى الآن – كان أخرهما جولة أورجواى عام ١٩٩٤ – تحولت هذه الاتفاقية من مجرد اتفاقية اختيارية للتجارة الحرة، إلى منظمة للتجارة العالمية World trade organization للتجارة الحرة، إلى منظمة للتجارة العالمية والآليات التي يتسنى من خلالها توسيع نطاق حرية التجارة الدولية ومعاقبة الخارجين عليها من قبل الدول الأعضاء (أكثر من ١٤٠ دولة، بالاضافة إلى ٣٠ دولة أخرى هي الآن في المراحل المختلفة من إجراءات العضوية)(١٢).

على أنه يتم فى أثناء ذلا، تجاهل أننا نعيش فى عالم هو أبعد ما يكون عن نموذج التبادل التجارى الدولى الذى صاغه الاقتصادى البريطانى «ديفيد ريكاربو» D. Ricardo (١٨٢٣ – ١٧٧٢) إبان القرن التاسع عشر، والقائم أساساً على التكافؤ بين الدول المختلفة فى إنتاج سلع متباينة، ومن ثم عدالة التبادل التجارى وتحقيق الربح بينها\*، وذلك للأسباب الآتية(١٠):

<sup>(</sup>٦٢) فخ العولة، من ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦٣) عبد الخالق عبد الله: العولمة، جذورها ورفوعها، ص ٧١.

<sup>\*</sup> يُعرف هذا النموذج بنظرية والتكاليف النسبية»، وقد انطلق فيه وريكاردوه من مثال إنتاج النبيذ والنسيج في كل من بريطانيا والبرتفال. فكلا البلدين يمكن أن يُحققا ريحاً أعلى إذا تخصصت إحداهما مثلاً – وهي البرتفال – في إنتاج النبيذ وتصديره إلى بريطانيا وشراء النسيج البريطاني بعوائد هذا التصدير، في حين تتخصص بريطانيا في إنتاج النسيج وتصديره إلي البرتفال لتدفع بعائده ثمن النبيذ الذي تستورده من البرتفال. ومغزي ذلك يكمن في نسبة ثمن إنتاج السلمتين في البلد المعنى، ففي بريطانيا – بناء على حسابات ريكاريو – تنتج ساعة العمل الواحدة المبدولة في إنتاج النسيج قيمة لا تتحقق في إنتاج النبيذ إلا ببذل ٢٠١ ساعة عمل، أما في البرتفال فإن الحال عكس ذلك. فالنسبة هنا تساوي ١ – ٨٠, فقط. ومعني هذا أن قيمة النبيذ في البرتفال – نسبياً، أي مقارنة بالنسيج – أدني من قيمته في بريطانيا، ومن ثم فإن لكل من هذين البلدين تقوقاً نسبياً، أي تفوقاً من حيث التكاليف المقارنة في إنتاج واحدة من السلمتين. ولو تحقق التبادل التجاري بينهما علي هذا النحو، فإن كلا البلدين سينعم باستهلاك كمية أكبر من النبيذ والنسيج دون الحاجة إلى بذل عمل أكثر.

أنظر: فغ المولة، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٦٤) رمزي زكي: المرجع السابق، ص ص ٥١ - ٥٢.

۱- بريز ظاهرة الإقليمية Regionalism أو الكتل التجارية العملاقة Trading blocks التى تتشكل الأن على خريطة العالم على نحو سريم، وهى كتلة دول السوق الأوربية، وكتلة جنوب شرق آسيا (اليابان ومعها الدول المصنعة حديثاً)، وكتلة النافتا (كندا والولايات المتحدة والمكسيك)، وهى كتل تبدر الأن كأسواق عظيمة الاتساع، وتميل إلى حماية صناعاتها وزراعاتها وخدماتها من المنافسة الأجنبية، وتوظف تبادلها التجارى على النصو الذي يكفل لها تحقيق أكبر معدلات ممكنة من النمو والتوظيف والتوازن التجارى.

Y- رغم أن جمهرة واسعة من الكتاب والاقتصاديين تتحدث عن حرية التجارة الخارجية كما لو كانت قدراً محتوماً يتعين على جميع دول العالم أن تحترمه، وأمراً لا يجوز التمرد عليه، إلا أن هناك شكوكاً كثيرة تحوم حول حتمية هذه الحرية ومدى احترام البلدان الصناعية الرئيسية لها. فمن المشاهد أنه كلما تبين أن حرية التجارة ستلحق الضرر بأصحاب المصالح المسيطرة، كلما ظهر أكثر من مبرر للتمرد على هذه الحرية، لاسيما من قبل الولايات المتحدة الأمريكية.

7- أن ترويج مبدأ حرية التجارة، والدعاية المفرطة له اليوم، إنما قصد به التوجه أساساً إلى مجموعة البلاد النامية، والبلاد التى كانت اشتراكية، فثمة ضغوط واضحة تمارس على هذه البلاد لكى تفتح أبواب تجارتها الخارجية على الغارب أمام منتجات البلدان الصناعية الرئيسية، وبما يعنيه ذلك من ضرورة التخلى عن حماية الصناعات المحلية، حتى ولو كان ذلك مؤدياً إلى دمار هذه الصناعات وزيادة البطالة فيها.

فإذا أضفنا لذلك أن هذه البلدان النامية تتنافس – بالأسعار المتدنية، وظروف العمل السيئة... إلخ – مع بعضها البعض ومع البلدان الغربية الغنية على اجتذاب رأس المال الأجنبي، لأدركنا كيف أن الجات – أو منظمة التجارة العالمية – ما هي إلا تقنين لعمليات قرصنة واسعة عير الحدود(١٠٠).

<sup>(</sup>٦٥) أولريش بك: ما هي العولمة، ص ١٦٦.

وتبرز خطورة «الجات» كوسيلة فعالة من وسائل الصراع في البند الخاص بحماية حقوق الملكية الفكرية (٢٦)، والذي أصرت الولايات المتحدة الأمريكية على إضافته تأكيداً لهيمنتها الثقافية والإنتاجية التكنولوجية على العالم أجمع، سواء أكان ذلك في مجال الصناعة الإعلامية – حيث الهدف هو بسط النموذج الثقافي الأمريكي وطمس أية هوية مقابلة –أو في مجال الإبداع العلمي التكنولوجي كتكنولوجيا المعلومات والبيوتكنولوجيا الزراعية والدوائية وغيرها، حيث الهدف هو تركيز السلطة: سلطة العلم والغذاء والعلاج في حدود مركز الهيمنة. ومرة أخرى يُطل علينا «مالتوس» برأسه قائلاً «ويل للفقراء»، ونلمح إلى جواره كومة من أفكار «داروين» تعمل كوقود لماكينات الصراع.

### د- تركيز السلطة: البيوتكنولوجيا وتبعية الحياة.

٧٦- البيوتكنولوجيا الحديثة هي استخدام النباتات والحيوانات والفطريات والبكتريا والفيروسات − كاملة أو أجزاء منها − لإنتاج مواد نافعة يحتاجها الإنسان، كالطعام والدواء والكساء والكيماويات، أو في تحسين كائنات حية موجودة وإضافة إمكانات جديدة إليها، وذلك بالبحث عن جينات جديدة نافعة وطفرات مفيدة، يتم اقتناصها والإكثار منها وتثبيتها في السلالات التالية من النبات أو الحيوان، سواء لرفع معدل الإنتاج الزراعي والحيواني، أو لمقاومة الأفات والأمراض المختلفة بما فيها أمراض الإنسان(١٧٠). فهي إذن إحدى منجزات ثورة الهندسة الوراثية التي بدأت عام ١٩٥٢ حين نشر «واطسون» و«كريك» بحثهما المشترك عن التركيب الجزيئي لمادة الوراثة − الدنا (ف١٢)، ففتحا بذلك الطريق نصو تقنيات قطع الدنا وتطعيمه، ونقل الجينات، وزراعة الأنسجة، ودمج الخلايا.

لقد وضعت البيوتكنولوجيا أمام المربى أو الباحث المستودع الجينى لكل

<sup>(</sup>٦٦) لمزيد من التفاصيل حول «الجات»: بنودها وأبعادها، أنظر: مصطفي عبد الفني: الجات والتبعية الثقافية (مركز الحضارة العربية & الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٩). (٦٧) أنظر: أحمد مستجير: قراءة في كتابنا الوراثي، ص ص ١٠٨ – ١٠٩

الأنواع - ميكروبية كانت أو نباتية أو حيوانية - يأخذ منه ما يشاء وينقله إلى نوع يشاء. لم يعد من الضرورى أن نجد الجين المطلوب فى الجهاز الوراثى للنوع الذى نحسنه، يكفى أن نعرف بوجوده فى أى نوع آخر، فننقله ونستفيد بخواصه (١٨٠). وهكذا أصبح فى الإمكان إثراء موائد البشر، ورفع القيمة الغذائية لما يتناوله الإنسان من أطعمة، فضلاً عن توفير الدواء الناجح لكثير من الأمراض. ولكن يبقى السؤال: من يتحكم فى هذا النشاط؟ من ذا الذى يمسك بيده تقنيات هذه المنتجات الغذائية والدوائية المهندسة وراثياً؟.

إن المُنتج الحقيقي لكل هذه الأنواع الجديدة المحورة وراثياً شركات عملاقة متعددة الجنسيات، تنطلق أساساً من مركز التحكم والهيمنة: الولايات المتحدة الأمريكية، رائدة البحث العلمي والتكنولوجي في عالمنا المعامس. والهدف الأول لمثل هذه الشيركات - وبغض النظر عن التأثيرات السلبية لمنتجاتها على البيئة والإنسان، والتي مازالت موضع بحث ودراسة - هو الربح. وإن يتحقق الربح إلا بحماية مبتكراتها، ثم استعادة الاستثمارات الضخمة التي أنفقتها في المراكز البحثية باهظة التكاليف(١٩). تأخذ هذه الشركات الأصول النباتية من دول العالم الثالث، الموطن الأصلي لنحو ٥٠٪ من نباتات المحامس، فلقد قام فلاحو هذه النول عبر ألاف السنين باختيار هذه النباتات وتحسينها مع الزمن، حتى أصبحت «اقتصادية». تسطو الشركات على هذه النباتات وتأخذها جاهزة بما تحمله من عشرات الآلاف من الجينات، وتضيف إليها جيناً أو بضعة جينات، ثم تحصل – وفقا لحقوق الملكية الفكرية – على يراءة ابتكار، فيصبح المُنتَج الجديد ملكية خاصة بها، ثم تفرض شروطها على كل من يود زراعته حتى من أصحابه الأصليين، الذين لم يسجلوا بالطبع براءة ابتكار لنباتاتهم البلدية!. يكفى في هذا الصدد أن نذكر الشروط التي تعرضها إحدى الشركات على من يود زراعة فول الصويا الذي

<sup>(</sup>٦٨) نفس المرجع، ص ١١٠.

<sup>(</sup>٦٩) ستيفاني يانشنسكي: هندسة الحياة، ص ٢٠٧.

أنتجته وسجلت براعته، وذلك كما جاعت بكتاب «طعامنا المهندس وراثياً» لمؤلفه «ستيفن نوتنجهام»(٧٠):

- يدفع المزارع رسم تكنولوجيا قدره ٥٠ دولاراً عن كل شيكاره بذور تزن ٥٠ رطلاً.
  - للشركة الحق في تفقد الزراعة لمدة ثلاث سنوات.
  - على المزارع أن يستخدم مبيد الشركة للأعشاب ، ولا غيره.
- على المزارع أن يتنازل عن حق الاحتفاظ بالبذور الناتجة لديه أو إعادة زراعتها أو بيعها لغير الشركة.
- إذا أخل المزارع بالاتفاق فعليه «أن يدفع الشركة تعويضاً يعادل مائة ضعف الرسوم السارية أنئذ لجين مبيد الأعشاب مضروباً في عدد وحدات البذور، بالإضافة إلى أتعاب المحاماه».

ولا يختلف الحال كثيراً نى مجال الأدوية، فكل منتج دوائى جديد – بعد نهاية فترة توفيق الأرضاع عام ٢٠٠٥ طبقاً للجات – سيصبح ملكية خاصة للشركة التى سجلت براءة إبتكاره، الأمر الذى يتيح لها فرض أسعار تسويقه، ويحول دون إنتاجه من أية جهة أخرى إلا بشروط تلغى إمكانية الاستفادة منه إلا لمن يملك المال، وما أقل هؤلاء.

هكذا تكتمل فصول الهيمنة ويتأكد مبدأ الصراع من أجل البقاء في عالم أصبح البقاء فيه للأغنى، والأعلم، والأقدر تكنولوجيا ومعلوماتياً.

# هـ جدل الطبيعة: كارثة التلوث البيئي.

٧٧ حوار الإنسان مع الطبيعة لا ينتهى، وهو ليس حواراً بالكلمات التى تحتمل التأويل – فحوار الطبيعة يعنى إما بقاء المحاور أو فناؤه – وإنما يأتى الحوار في صورة الفعل ورد الفعل: الفعل الإنساني بأنواعه، ورد الفعل

 <sup>(</sup>٧٠) أحمد مستجير: المرجع السابق، ص ص ١٤٤ – ١٤٥.

الطبيعي المضاد من قبل البيئة. وإذا كان الداروينيون الاجتماعيون - الكلاسيكيون منهم والمعاصرون - يُروّجون لحتميات بيولوجية واقتصادية زائفة، كتبرير العرقية والطبقية وبقاء الأصلح، فضلاً عن العولة، إلا أنهم يتجاهلون حتمية أخرى حقيقية، تفوق ماعداها أهمية، ألا وهي حتمية الحفاظ على البيئة: سفينة التطور في بحر التنافس الأعظم، والرحم الاكبر لكافة الكائنات الحية، ومقبرتها السريعة إن أراد الإنسان.

فعلى الرغم مما أحرزه الإنسان من تقدم علمى وتكنولوجي هائل في صراع البقاء والهيمنة، إلا أنه مازال متخلفاً – ربما أخلاقياً – في تعامله مع البيئة والسطو على مواردها بشكل تدميري، يفوق ما حدث إبان الثورة الصناعية الأولى. ففي ظل هذه الأخيرة قيل مثلاً «إن كل تقدم في الزراعة ليس مجرد خطوة للأمام في فن إلغاء العمل، وإنما هو خطوة أيضاً للأمام في فن إلغاء العمل، وإنما هو خطوة أيضاً للأمام في فن إلغاء التربة، أي العبث بخصوبتها أما الآن فينبغي أن يقال الشئ نفسه خوفاً على الطبيعة من التدمير البطئ أو السريع»(١٧)، أو بالأحرى خوفاً من غضبة الطبيعة المتدرجة التي تكاد تبلغ ذروتها، والتي بدأ الإنسان ينوق مرارتها بمشكلات من قبيل: الأمطار الحمضية، والاحتباس الحراري، وثقب الأوزون، والتصحر، وتلوث الغذاء، وانتشار الأمراض الخبيثة، وإنقراض الأحياء، فضلاً عن تراكم النفايات الكيميائية والنووية بأثارها المدمرة". وبعبارة أخرى، لم يعد التلوث اليوم – كما كان في الماضي – مجرد أقذار موضعية تتكفل الطبيعة بعلاجها، بل أصبح «تدنيساً عاماً للطبيعة» من حيث أن أثاره يتسع نطاقها على نحو لا يمكن التنبؤ به أحياناً. ذلك أن الأمر يتعلق بانتشار بطئ ومستتر ومتواصل في الهواء والماء والتربة لجزيئات شتى تنتج بانتشار بطئ ومستتر ومتواصل في الهواء والماء والتربة لجزيئات شتى تنتج بانتشار بطئ ومستتر ومتواصل في الهواء والماء والتربة لجزيئات شتى تنتج بانتشار بطئ ومستتر ومتواصل في الهواء والماء والتربة لجزيئات شتى تنتج

<sup>(</sup>٧١) قؤاد مرسي: الرأسمالية كجدد نقسها، ص ص ٩٩ – ٨٠.

وبتوزع بمقادير متزايدة باطراد. وتشكل هذه المواد إما نفايات لأنشطة صناعية: نواتج الاحتراق، والنفايات النووية، والمعادن الثقيلة، أو جزيئات كيميائية يستخدمها الإنسان في كفاحه ضد أنواع أخرى ومساعدات كيميائية للزراعة بوجه خاص(٢٧).

ولاشك أن القلق العالمي بسبب فقدان فرص العمل والاهتمام بموضوع الوبَّام الاجتماعي في عصر العولمة قد غطى على مشكلات البيئة، ولكن هل يعنى ذلك أن الحالة البيئية قد تحسنت؟. الإجابة بالطبع هي النفي، فمنذ انعقاد مؤتمر الأمم المتحدة للبيئة والتنمية في «ربو دي جانبرو» عام ١٩٩٢، لم يحدث أي تغيير ملموس في النمط العالمي لاستهلاك الموارد الطبيعية. وإذا كان المجتمع الدولي «المؤمرك» قد أعلن على نحو بلاغي عزمه على تحقيق «تنمية ملموسة فعالة»، وتوجه اقتصادى لا يترك الأجيال القادمة تقف إزاء بيئة وموارد طبيعية في حالة هي أسوأ مما عليه الحال الآن، إلا أن هذه الإعلانات والقرارات ليست في الواقع سوى حبر على ورق. فكل الدلائل تؤكد على أن الاستهلاك العالمي للطاقة سيبلغ في عام ٢٠٢٠ ضعف الاستهلاك الحالي، وبالتالي سترتفع كمية الغازات الملوثة للبيئة بمقدار يتراوح بين ٥٤٥ ٩٠ بالمائة(٧٣). وها هي الولايات المتحدة الأمريكية – أكبر مصدر للتلوث والاحتباس الحراري في الكرة الأرضية - ترفض التوقيع على الاتفاقية الخاصة بالتغييرات المناخية، لتؤكد بذلك الطابع اللاأخلاقي للعولمة، أعنى نظرة أرباب المال والصناعة إلى الآخرين، لا كشركاء في الحياة، وإنما كغرباء تخلفوا عن مسيرة التطور، وكأن لسان حالهم يقول: ماذا سيضيرنا إن لوثنا حياة الجماهير الغفيرة من الكائنات الدية التي لا تعنينا حياتها في شيء بل وماذا سيضيرنا إن لوثنا حياة غيرنا من البشر طالما أن الخطر لم يدهمنا بعد؟. ولكن السنا جميعاً في قارب واحد؟ لينقذ نفسه إذن من يستطيم.

<sup>(</sup>٧٢) بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص٥٧.

<sup>(</sup>۷۳) فخ العولة، ص ص ۷۰ – ۷۱.

## و- جدل الآخر: الأصولية والتشكل الكاذب.

٧٨- في وصفه لصدمة التحدي المضاري التي تغشي الفرد أو الأمة في سباق الهيمنة الشاملة - كما هو الحال الآن إزاء مشروع الهيمنة الأمريكية المعولة - يلجأ الفياسيوف والمؤرخ الإنجليزي «أرنولد توينيي» إلى مثال النفس الإنسانية، تلك التي قد تصطدم بالواقع صدمة عنيفة تفقدها تكاملها وتُعرضها للإنهيار، فلا تجد أمامها إلا أن تسلك أحد طريقين: فإما الانفصال عن الواقع والانسلاخ منه لتعيش النفس في ذكريات ماضية سعيدة تُعوض ألم الواقع، وإما الاندفاع مع التيار في محاولة للتغلب عليه. يلجأ المنطوى عادة إلى الطريق الأول مدفوعاً بالشبعور بالإثم، ويلجنا المنبسط عادة إلى الطريق الثاني مدفوعاً بالرغية في تمثل الواقع واستبعابه. وكذلك الأمر. بالنسبة للحضارات المختلفة التي تواجه ضغطاً شاملاً من حضارة أخرى أكثر تفوقاً. فإما أن تكون استحابتها لهذا التحدي استحابة سليبة متمثلة في نزعة سلفية، أو أن تكون استجابتها إيجابية متمثلة في نزعة مستقبلية. السلفية – أو الأصولية – وثبة إلى الخلف فوق التيار صوب الماضي، والمستقبلية وثية إلى الأمام صوب، المستقبل، كلاهما يأمل في قيام مجتمع أفضل من الواقع، وكلاهما يحاول الإفلات من كابوس الواقع، وذلك باجتياز عامل الزمان مع ثبات عامل المكان. والاستجابتان - في رأى توينبي -فاشلتان، إذ لن تؤدى السلفية أو التزمت إلا إلى حضارة متحجرة، أما المستقبلية أو التشكل فلن يؤدى إلى قيام حضارة مبدعة وإنما مُقلدة أو کاذــة(۷٤).

ويضرب «توينبي» مثالاً لذلك بدول الحضارة الإسلامية التي واجهت – ولازالت تواجه – تحدى الحضارة الغربية بتفوقها العسكري والتكنولوجي والاقتصادي، فقد تجلى مظهر التزمت أول ما تجلى في الحركات الوهابية في

<sup>(</sup>٧٤) أحمد محمود صبحي: في فلسفة التاريخ، من من ٢٧٩ - ٢٨١

نجد والحجاز، والسنوسية في ليبيا، والمهدية في السودان، والأسرة الحميدية في اليمن، أما مظهر التشكل فقد تجلى في النزعة العلمانية التي تبناها محمد على في مصر وكمال أتاتورك في تركيا. على أنه إذا كان المتزمتون أشبه بالنعامة: تُخفى رأسها في الرمال هرباً من صائدها، وهي تتصرف وفقاً للغريزة، فإن المتشكلين وإن تصرفوا وفقاً للعقل فإنهم يمارسون لعبة خطرة، إنهم وفقاً للمثل الإنجليزي «كفرسان يحاولون أن يتبادلوا خيولهم أثناء عبورها المجري». إن محاولة خلفاء «محمد على» على أن يجعلوا مصر قطعة من أوربا قد أدت إلى الاحتلال البريطاني، أما بالنسبة لتركيا فإن التركي يعاني قلقاً يرجع إلى أنه غير حياته تغييراً شاملاً وقطع صلته بماضيه، فأصبح كائناً لا هو بالشرقي ولا هو بالغربي. ومع أن تركيا في المجال فيأصبح كائناً لا هو بالشرقي ولا هو بالغربي. ومع أن تركيا في المجال السياسي حليفة دول الغرب، فإن هذه الأخيرة لا تعتبر تركيا جزءً من حضارتها، وأصبح التركي يخاطب الأوربي معاتباً بكلمات من إنجيله: «زمرنا لكم فلم ترقصوا، نحنا لكم فلم تلطموا»(٥٧).

٧٩- والحقيقة أن هذه القسمة الثنائية بين مواجهى التحدى لاتزال قائمة حتى اليوم، بل لقد أصبح الاستقطاب عنيفاً بين دعاة التشكل من جهة، ودعاة التزمت والعودة إلى الأصول الدينية والقومية والحضارية – من جهة أخرى – إزاء التحدى الأمريكي الصارخ لكل الدول والحضارات. وعلى الرغم من أن معظم دول العالم – بما فيها الدول العربية الإسلامية – قد تبنت في سياستها المعلنة مظهر التشكل، وروجت لهذا المظهر باجتذاب عدد من الكتاب ذوى النزعة العلمانية، فضلاً عن البرامج الإعلامية التي تبشر بدولة الرفاه والتكنولوجيا كما هي في النموذج الأمريكي، وقبل ذلك نزع الشرعية عن الجماعات الأصولية المناهضة، إلا أن هذه الأخيرة اكتسبت بعداً عالمياً جديداً، المعامات الإجتماعي المتردي الشعوب، تلك التي تشهد عبر وسائل الإعلام

<sup>(</sup>٥٧) نفس المرجع، ص ص ٢٨٦ – ٢٨٧.

جنوناً استهلاكياً وترفأ غربياً تعجز مواردها عن ملاحقته، ويعمد ثقافياً إلى تذويب هوياتها الدينية والقومية في بُعد واحد هو البعد الأمريكي، حيث ثقافة الجينز والوجبات السريعة والإباحية والحرية الفردية المطلقة التي يسعى دعاتها الآن إلى تقنين الشنوذ الجنسي كحق من حقوق الإنسان!

وهكذا فالأصولية تستمد قوتها من معاناة الشعوب، وهي إذ تلقى حصاراً سياسياً داخلياً وخارجياً لتوجهاتها، تجد في الإرهاب Terrorism وسيلة فعالة لإيصال صوتها إلى الأخرين. وبين هؤلاء وهؤلاء. تبرز نزعة توفيقية عقلانية تسعى إلى الحفاظ على الخصوصية الحضارية مع الاستفادة في الوقت ذاته من إنجازات الصضارة الغربية، وهو ما عبرت عنه بشكل مبسط مقابلات مثل «الأصالة والتحديث»، أو معركة «القديم والحديث»، وأخيراً «الأصولية والحداثة».....إلخ (١٠). لكن برامج هذه النزعة تعجز في الحقيقة عن مواجهة القهر الأمريكي الهادف إلى الهيمنة الشاملة.

من جهة أخرى لم تسلم الدول الغربية بصفة عامة - والولايات المتحدة الأمريكية بصفة خاصة - من هذه النزعات الأصولية المتطرفة، وهو ما تجلى في ظهور وانتشار جماعات اليمين المسيحى المتطرف، الرافض لسياسات الحكومات وتوجهاتها نحو العولمة. لقد أصبح «التقوقع على الذات» و«رفض

<sup>(</sup>٧٦) أنور عبد الملك: تغيير العالم، ص ١١٧.

<sup>\*</sup> نتخذ هذه الجماعات في المجتمع الأمريكي - فيما يشير كتاب صدر عام ٢٠٠٠ في نيويورك بمنوان «جنود الله» Soldiers of God، لكل من «هوارد بوشارت» & «چون كرايج» & «مايرا بارنيز» - أسماء مختلفة مثل: «كوكلوكس كلان»، «المقاومة الأرية البيضاء»، «التحالف القومي»، «الإخوة الأرية»، «حليقي الرؤوس»، «جبهة التراث»، «العذاري البيض»، «نساء من أجل الوحدة الأرية»، «بوس كوميتاتوس»، و«الجمعية الوطنية المدافعين عن الشعوب الأرية»....

يعتبر أفراد هذه الجماعات أنفسهم «جنود الله»، ويعتقدون بأن لهم هوية عرقية تتحدد في العرق «الأنجلو - الجرماني - السكسوني - الأري»، على أساس أن العرق يتحدد بالدم. كما يعتقدون في هوية قومية هي «الأمريكانية»، وهوية دينية هي «المسيحية». والهوية المسيحية هنا بمعني أن أمريكا المسيحية هي إسرائيل الحقيقية، سليلة مملكة يهوه - إله الكتاب المقدس - التي تطبق قوانين يهوه. ويبرز تطرف هذه الجماعات وعنصريتها في اعتقادها بأن العرق =

الآخر» مطلباً شعبياً في المجتمع الأوربي والأمريكي الذي تهدد العولة غالبية سكانه بالتهميش وفقدان وظائفهم، الأمر الذي يستغله البعض لتحقيق مكاسب سياسية لعباً على أوتار الهوية القومية المفقودة. «إن لكل منا زيوجانوفه»، هكذا علقت صحيفة «إنترناشونال هيرالد تريبيون» المدادر بتاريخ ٨ فبراير International herald tribune Gennadi في عددها الصادر بتاريخ ٨ فبراير Zyuganow ألى الزعيم الشيوعي الروسي «غينادي زيوجانوف» الدولة السوفيتية الزائلة.وفي هذا السياق تسبق «النمسا» الجميع ، حيث نجح السوفيتية الزائلة.وفي هذا السياق تسبق «النمسا» الجميع ، حيث نجح السمني المتطرف «جورج هايدر» Joerg Haider في الوصول إلى منصب المستشار – أي رئاسة الوزراء – بمغازلته الرأي العام النمساوي وتلويحه بورقة معاداة الأجانب. وفي نيوزيلندا، هذا البلد الذي حد في وقت مبكر من التدخل الحكومي في النشاطات الاقتصادية، تصارع الآن حركة تناهض هذا التوجه وتنطوي على نزعات عنصرية ولا عقلانية، أعنى الحركة المسماة التوجه وتنطوي على نزعات عنصرية ولا عقلانية، أعنى الحركة المسماة

وفي منتصف أغسطس من عام ١٩٩٦ احتلت جارتها «أستراليا»، هذا البلد الذي نادراً ما يكون محط الأنظار العالمية، مكان الصدارة في الأنباء

<sup>=</sup> الآري فقط هو المنحدر من «آدم»، أما باقي الأعراق الأخرى فهي أعراق ما قبل آدمية. ويذهب «ديفيد ديفيدسون» – أحد نشطاء الحركة الآرية المسيحية في وصفه لذلك إلى أن الأعراق ما قبل الآدمية تتحدر من «كاين» الذي كان يعيش مع زوجته في الجنة إلي جانب آدم وحواء، وأن «كاين» المنحدر من الشيطان ضاجع حواء التي حملت منه نسل ما قبل الآدمية، وكان ذلك النسل قبيلة «يهودا» التي يتحدر منها اليهود المعاصرون.

أيضاً يتجلي تطرف هذه الجماعات وتبنيها للإرهاب في القسم (أو اليمين) الذي تنطلق منه إحداها، وهو: «نقسم بأن واجبنا المقدس هو أن نقوم بكل ما هو ضروري لتحرير شعبنا من اليهود وتحقيق النصر الكامل العرق الآري، إننا نتعهد بدمائنا ونُعلن أننا في حالة حرب كاملة.

وهكذا تواجه «أمريكا» - الصديق الأوفي لليهود والسند الأكبر لدولة أسرائيل - الإرهاب من داخلها، وإن كانت تأبي إلا أن تلصقه بالعرب والمسلمين في كل زمان ومكان.

أنظر عرض «الأهرام» لكتاب «جنود الله» في عددها الصادر بتاريخ ١٣ إبريل ٢٠٠١، قراءة عادل هلال.

الدولية، وذلك لأن الحكومة المحافظة الجديدة كانت تنوى تطبيق قوانين عمل جديدة غاية في القسوة واتخاذ إجراءات تقشف واسعة، الأمر الذي دفع السكان الأصليين والعمال والطلبة إلى الاعتصام في البرلمان. وحتى في السويد، البلد الذي انفتح على العالم منذ وقت مبكر، صار عدد المعادين للأجانب يتزايد باستمرار، كما نلاحظ نفس الحال في سويسرا وإيطاليا وفرنسا وبلجيكا، وغيرها من الدول الأوربية (١٠٠٠). وليست هذه النزعات والتوجهات سوى رد فعل على التطبيق الزائد على الحاجة لليبرلية الجديدة. فهل ستنتصر العولة، أم هي العودة السريعة لعزلة الشعوب والأعراق بعد أن أعيتهم التجربة؟.

#### ثالثاً: هل يمكننا استرداد إنسانيتنا؟.

-٨- وهل فقدت منا إنسانيتنا حتى نتساط عن مدى قدرتنا على استرداداها؟. أولا تبرز من حين إلى آخر دعوات صادقة لإعادة تقييم الحياة البشرية وتقويم مسارها، وهى دعوات تُعبر دون شك عن نزعة إنسانية خالصة، وإن كانت تائهة بين ضبعيج الماكينات وصخب مالكيها؟. الحق أن إنسانيتنا إن لم تكن قد فُقدت فقد طمرتها سنوات – أو قرون – طويلة من الصراع دون غاية أو هدف أسمى، اللهم إلا إدامة مبدأ الصراع ذاته باعتباره سننة الحياة وقانونها الأول في مسيرة التطور، وإلا دعنا نتساط من جديد: لماذا يسفك بعضنا دماء البعض، بل ويترك بعضنا البعض الآخر يموت جوعاً، لماذا يسفك بعضنا دماء البعض، بل ويترك بعضنا البعض الآخر يموت جوعاً، وفي الأرض وخيراتها متسع ورزق لنا جميعاً؟. لماذا نعمد إلى تشويه بيئتنا في كل اتجاه، وننزع في الوقت ذاته إلى تزييف طبيعتنا البشرية، ولدينا من الوسائل الدينية والعقلية ما يكفي لإعمار الأرض وإعمار أنفسنا؟. لماذا نتغني بشعارات أخلاقية تعلو بنا إلى مصاف الملائكة في نفس اللحظة التي نأخذ فيها بمشورة الشيطان في إدارة دفة الصراع واستئصال الآخرين؟. لماذا

<sup>(</sup>٧٧) أنظر: فخ العولمة، من من ٣١٤ وما يعدها.

ولماذا ولماذا... تساؤلات حائرة تعود بنا إلى عهد الإنسان الأول المتسائل عن مغزى الوجود وحقيقة الحياة وسهم الزمان وأبعاد المستقبل المجهول. هل نحن بحاجة إلى فلسفة جديدة؟. وماذا فعلنا ببناءات عالية شيدها الفلاسفة فلم تزدنا إلا حيرة وشتاتاً؟!. هل نحن بحاجة إلى نبى أو رسول جديد يزيل عنا صده عنوات المسراع ويعيد إلينا إنسائيتنا؟. لقد ولّى عصر الأنبياء والرسل، ولكن بقيت لنا سيرهم، بقيت لنا رسالاتهم، بقى لنا الله الذى تناسيناه فأنسانا أنفسنا.

لم يبق أمامنا إذن إلا التماس طريق العقل وساحة الإيمان. ولكن أي عقل وأى أيمان؟. لاشك أنه العقل الذي يحملنا إلى عصر الرشد للجنس البشري، ذلك العصير الذي أمل «هربرت جورج ويلز» في روايته «ألة الزمن» أن يصل إليه مسافر الزمن، مقتنعاً بأن حضارتنا هذه مجرد بناء خاو متهالك لن يلبث أن ينهار فوق رؤوس صانعيه ويدمرهم(٧٨)، ولاشك أنه «الإيمان» الملتمس لأبعاد طبيعتنا البشرية لدى خالق الكون والطبائع أجمع. ولم لا، ونحن نعرف عن الأشياء أكثر بكثير مما نعرف عن الناس. نعرف عن صناعة الطائرات النفاثة والقذائف النووية وأسرار الفضاء أكثر بكثير مما نعرف عن حاجاتنا الداخلية وأسرار عقولنا التي يتملكنا الجهل بصددها. ولم لا، ونحن بحاجة إلى إدراك موضوعي لمخاوفنا وأمالنا، وإلى الإلمام بالأبعاد الأشمل لمجتمعنا وعلاقاتنا بالآخرين ومكاننا من العالم، أكثر مما نحتاج إلى معرفته عن الطائرات الخارقة لحاجز الصوت والصواريخ التي تحملنا إلى القمر وتجول بين الكواكب. لقد أدى انعدام العدالة والتوازن في عالمنا المعاصر إلى فجوة هائلة بين قدراتنا في مجال الآلة، وقدراتنا في مجال المشاعر والأفكار.... بين سيطرتنا على العالم المادي وسيطرتنا على أنفسنا. وإذا طبقنا هذا على

 <sup>(</sup>٧٨) أنظر هريرت جورج ويلز: ألة الزمن (ترجمة محمد العزب موسي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧) ص ص ٢٠٢ – ٢٠٣.

العلاقات الدولية القائمة اليوم، فسنجد أن إدراكنا للفجوة الهائلة بين التكنولوجيا والعلاقات الإنسانية يحملنا على أن نتقبل المشورة التى تنجينا من التعصب في أحكامنا، وأن نكبح جماحنا فيما نفعل، وأن نبذل الجهد الذي يكفل لنا أن نرى العالم كما يراه الآخرون(٧٩).

٨١- إن استرداد إنسانيتنا - أو بالأحرى إزالة صدء أفعالنا عنها -مرهون بالضرورة بالحد من السلطة المطلقة للاقتصاد والتكنولوجياء لصالح الإيكواوجيا والأخلاق وعالم الثقافة والروح. أعنى أن نعمل على تصويل العمليات الاقتصادية نحو غابات جديدة، تفوق غاية الربح والهيمنة وتكديس الثروات المالية في أيدي بضعة أفراد أو دول. علينا أن نتوخي الحكمة في تدبير شئون الطبيعة، والكف عن فرط استغلال الموارد وعن تبديدها، وعن إنتاج الأدوات التي ليس لها نفع يُذكر، والحد من التلوث بكل أشكاله. علينا أن نسعى إلى وضع الموارد المتاحة في خدمة الجميع بإعادة توزيع أفضل للدخول في كل أمة وفي إطار العلاقات بين النول.. وهو ما يقتضي من الفرد - أو المجتمع - في علاقته مع الغير، ألا ببني تصرفاته أولاً على أساس النموذج التنافسي، وأن يعرف كيف يؤثر قوى الترابط والتعاون. ويصدق ذلك على المدرسة كما يصدق على الحياة، في الأسرة كما في المهنة، في الرابطة العمالية كما في حلبة السياسة. علينا أن نتحلي بقدر من الشجاعة يكفي لتمكيننا من أن نتجاوز حدود محيطنا الضيق لكي نرتقي من «الأنا» إلى «المجموع»، ومن «الامتلاك» إلى «الكينونة». وما يصدق على الأفراد يصدق على نجو أوثق على الدول(٨٠).

وعلى الإجمال، نحن في حاجة إلى نموذج معقول للتعايش - فلنقل أخيراً - على غرار نباتات وحيوانات الغابة، تلك التي تتعايش رغم اختلاف

<sup>(</sup>٧٩) وليم فوليرايت: غطرسة القوة، ص ص ١٦٣ - ١٦٤.

<sup>(</sup>٨٠) بيلت: عودة الوفاق بين الإنسان والطبيعة، ص ص ٢٩١ - ٢٩٣.

«أصولها» و«ثقافتها». نموذج نسلم فيه بمشروعية الحياة بين الأصولى والتقدمى، الليبرالى والاشتراكى، الرجعى واليسارى، اليهودى والمسلم، الكاثوليكى والبروتوستانتى.... إلخ. ربما اعترض على ذلك، بأن الحيوانات يلتهم بعضها بعضاً، وأن النباتات تقاتل حتى الموت لكى تحظى لنفسها بمكان تحت الشمس. هذا صحيح، لكن الحيوانات - على حالات استثنائية - لا تفعل ذلك في داخل النوع الواحد. أما نحن فلدينا قدرة هائلة على كراهية وسحق أبناء نوعنا. فما أبعد الشوط الذي يتعين علينا أن نقطعه، وما أبعد مجتمعاتنا عن شريعة الغاب التي نتخذها ذريعة فنُقر بها مبدأ الحق والبقاء للأقوى.

إن هذا العالم ينقصه القلب وحرارة القلب. ومن الغريب أن ما تبقى له من تلك الحرارة يميل إلى التضاؤل مع زيادة ما يستهلكه من طاقه! (^^). إن الجنس البشرى الذى يُسمى نفسه «عاقلاً» ينتظر عادة حتى يصل إلى حافة الكارثة قبل أن يشرع في إجراء التغييرات الأولية اللازمة، وأخشى أن نظل ننتظر حتى نصل فعلاً إلى الكارثة ذاتها!.

(٨١) نفس المرجع، ص ٢٧٥

#### تعقيب:

۸۲- كان هدفنا من هذا الفصل هو تبيان أوجه التشابه والتواصل بين أفكار وممارسات الداروينيين الاجتماعيين التي استشرت في المجتمعات الغربية منذ أواخر القرن التاسع عشر وحتى منتصف القرن العشرين تقريباً، وبين أفكار وممارسات هؤلاء أنفسهم في حقبتنا الراهنة بعد أن ارتدت ثوباً جديداً، ظاهره فيه الرحمة وباطنه من قبله العذاب، ألا وهو ثوب العولة بما يحمله في برانيته من أفكار عن المواطنة العالمية، وحقوق الإنسان، والحرية، والديموقراطية، وعالم التقدم و«الرخاء المنتظر»، ويما يخفيه في جوانيته من أفكار عن اتساع رقعة الصراع، وتطوير أدواته، وفرض الهيمنة الشاملة على كافة موارد الأرض وساكنيها، وأخيراً بقاء الأغنى والأقدر تكنولوجيا ومعلوماتياً بوصفه الأصلح والأجدر بالبقاء دون سواه.

وهكذا بدأنا هذا الفصل بمحاولة تعريف العولة، ورأينا كيف أنها ذلك النزوع الثقافى الإعلامى نحو توحيد العالم عقلياً وسلوكياً ليسود مركز عالمى علمى وتقنى واقتصادى وثقافى تُغذيه القوة العسكرية، ويصب فى النهاية فى خانة المصالح الأمريكية – الغربية تحت مُسمى النظام العالمي الجديد (ف 37-١)، وهو نزوع يختلف الباحثون فى تقرير المدى الذى تصل إليه جذوره فى الماضى (ف 70، 71)، لكن مراجعة سريعة لتطور الفكر الغربي خلال القرن العشرين، تظهر بوضوح أنه نزعة أمريكية تحمل فى طياتها حكماً خرج من أحشاء المذهب الدارويني وتمسك بالتطبيق الشامل لمبادئه، مُسخراً لها كافة الإمكانات العلمية والتكنولوجية والاقتصادية والإعلامية والعسكرية (ف 73، 74).

وتحت عنوان «داروين بين الماكينات» ناقشنا في الجزء الثاني من هذا الفصل مدى تغلغل أفكار «داروين» التطورية في الخطط والبرامج التنظيرية لرأسمالية العالم الواحد الجديد، وما أدت إليه هذه الخطط وتلك البرامج من اختلال لتوازن الحياة البشرية بإيثار الحد الأول من العلاقة الجدلية (التنافس

- التعاون)، وإعادة تعريف المجابهة الأزلية بين الخير والشر في ضوء القيم الأمريكية المعولة (ف٧١). هذا فضلاً عن بروز دكتاتورية السوق ورأس المال كبديل إيجابي زائف لدكتاتورية البروليتاريا التي بشر بها «ماركس» كحتمية تاريخية تلغي الفوارق الطبقية (ف٢٧، ٧٣، ٤٧). ومن الجات والتبعية السياسية والاقتصادية والثقافية الشاملة (ف٥٧)، إلى البيوتكنولوجيا وتبعية الغذاء والدواء والحياة بأسرها (ف٢٧)، تتجلى قدرة الرأسمالية الجديدة المعولة على التكيف اللاأخلاقي في صراع البقاء، غير عابئة بغضب الطبيعة إزاء التلوث الصناعي التكنولوجي المتواصل والمنذر بكارثة بيئية تعم الجميع (ف٧٧)، وغير عابئة أيضاً بإنتشار الجماعات الأصولية وتغشي الإرهاب الدولي وتعنق الشعوب بفكرة القومية العرقية والدينية من جديد، كبديل أقل قسوة من التشكل الكاذب وجنة العولة (ف٨٧).

وقد تساءلنا في النهاية: هل يمكننا استرداد إنسانيتنا؟. ورغم غموض ملامح المستقبل وسوداوية الحاضر تمسكنا بأمل ضعيف في أن يعيد الإنسان استقراء الواقع وتقييم برامج الحياة، انطلاقاً من نموذج جديد للتعايش، يؤثر التعاون على التنافس الدامي، ويُعلى من شأن الروح على المادة، ويخلع عن عالمنا المعاصر رداء اللاعقلانية الذي ظننا جهلاً أنه العقلانية بعينها. وربما كانت الحكومات والمنظمات الدولية عاجزة في الوقت الراهن عن القيام بذلك، نظراً لصعوبة خروجها عن المجال الجاذبي الأمريكي أو تحررها من هيمنته، ولذا علينا أن نركز أمالنا على الأفراد – علماء كانوا أو مفكرين – وعلى الجمعيات الأهلية غير الحكومية، ومن هم خارج نطاق اللعبة، الذين يكتوون بنارها ويعلمون أهدافها، فهؤلاء وحدهم هم المرشحون للتعبير عن نبض بنارها ويعلمون أهدافها، فهؤلاء وحدهم هم المرشحون للتعبير عن نبض

ولا أجد وصفاً لوضعنا الحالى أفضل من عبارة «چون بلات» في مقاله «تسارع التطور»، إذ كتب قائلاً(AY):

<sup>(</sup>٨٢) جون بلات: تسارع التطور (مقال بمجلة الثقافة العالمية، ترجمة علي حجاج، المجلس =

«ولعله من الأفضل أن نشبه وضعنا الحالى بجماعة من الناس على ظهر قارب خشبى صغير – أو طوف عائم – يسير مندفعاً في تيار مياه نهر عنيف، هو أشبه ما يكون بشلال تدفق أحداث التاريخ الذى فُرض علينا السير في مجراه بكل عناد وتصلب منذ زمن طويل. وكما يُقال لمن يركب مجارى الأنهار السريعة «لا تحاول تغيير مجرى النهر، بل حاول أن تناور بقاربك في مياهه» فكذلك من المؤكد أنه لا عودة إلى الوراء ولا خروج من مجرى النهر أو شلال التاريخ، إلا أننا نستطيع بكل تأكيد أن نوظف كل ما نمتلك من معارف وقدرات عقلية في تسيير وادارة دفة قارب عالمنا هذا بعيداً عن الأخطار الماحقة».

الوطني للشقافة والفنون والأداب، العدد ١، السنة الأولي، المجلد الأول، نوفمبر ١٩٨١) هره ٢

خاتمسة

أربعة فصول هي محتوى هذا الكتاب، شغلتنا فيها نظرية التطور الداروينية منذ ظهورها عام ١٨٥٩، حين نشر «داروين» كتابه «أصل الأنواع» وحتى حقبتنا الراهنة، حيث لا زال البشر يُصارع بعضهم بعضاً جرياً على مبادئ «داروين» وتعليمات «سبنسر» وتنبؤات «مالتوس».

وما أقسى العلم حين تمتد أذرعه الخفية لتنزع عن الإنسان رداء القيم فتتركه بلا هوية، نهبأ لصراعات لا تنتهى: بداية من صراع الفرد الواحد مع ذاته أمام مرآة العالم المادي متسائلاً: أي الجوانب منى هي الأصلح والأجدر. بالبقاء؟، ومروراً بصراع أفراد الأسرة الواحدة، فالمجتمع الواحد، ووصولاً إلى صراع الدول والقوميات ذات المصالح المتباينة. حقاً لقد كان الصراع قائماً قبل «داروبن»، ومنذ أن خلق الله الأرض واستخلف أدم عليها، وجعل له نسلاً متناسلاً تشغله أسباب الوجود ومقوماته، لكن التنظير الديني الأخلاقي لحياة الإنسان كان كفيلاً بأن تنبت أزهار الحب والتسامخ والرغبة في التعاون من أجل الحياة بين أشواك الشر المتناثرة هنا وهناك. وفي لحظة حاسمة من لحظات تطوره، تغلُّب على الإنسيان غروره العلمي ورُقِيه العقلي على سيائر. الأنواع الحية، فأحل الداروينية محل الدين، واستبدل مبادئ «داروين» بأقوال أنبيائه، وتضرع إلى عقله المتناهي بدلاً من الخالق اللامتناهي. ولما كان العقل الغربي الأمريكي هو أرقى العقول - بمقياس تفوقه العلمي التكنولوجي - فقد أصبح هو الحاكم الأمر الناهي، المُنعم الذي تلتمس لديه أسباب الحياة فيأبي إلا أن تكون رمزاً جينياً له بمفرده، وكيف لا يأبى وقد رسم منظروه خريطة جديدة الكوكب الأرضى لا تحتمل علامات الحدود، لا لكونها علامات مُصطنعة خطُّ معظمها بيديه الأثمنين بوماً ما، وإنما لأن مصالحه الجديدة تقتضي أن تكون الأرض بأكملها ملكاً له ... حلبة واحدة يصرع فيها الإنسان أخيه الإنسان.... سفينة واحدة تتثاقل وتضيق بحمولتها من البشر، ولا مناص من أن تبتلع مياه البحر أضعف من فيها ليبقى الأصلح.

وقد لا يكون من المفيد أن نؤكد الآن براءة «داروين» من هذه الممارسات

العدوانية القبيحة بين بنى البشر، فلقد أصبحت نظريته بالفعل - ومنذ وقت طويل - إطاراً عاماً لأي برنامج سياسي غربي إزاء الآخر. ولقد نجح هذا البرنامج جزئياً في تنمية المجتمع الأوربي وازدهار حضارته المادية على حساب الشعوب الأخرى التي عانت استعماراً طويلاً واستنزافاً كبيراً لمواردها. عبر عقود مضت. كما نجع كذلك في تمكين المهاجرين الأوائل إلى القارة الأمريكية الواعدة من بسط سيطرتهم عليها والاستئثار بمواردها، وذلك بتصفيتها من سكانها الأصليين قتلاً وترويعاً، واستجلاب الزنوج - الأدنى جينياً كما يفترض البرنامج -- لتُروى بدمائهم ثمار الحضارة المرصوصة على موائد الغرب بون أدنى إحساس بالذنب أو بحقوق الآخرين التي جعلوها عنواناً لحضارتهم. ونجع البرنامج أخيراً في إسقاط المارد السوفيتي مُصاباً بالهزال بعد أن أرهقه الصراع، فخرج من الحلية الداروينية منهك القوى مفكك الأوصال، لدواصل القطب الأمريكي الواحد بسط نفوذه وهيمنته على شتى بقاع العالم، مستخدماً كل وسائل التدخل السياسي والإعلامي والاقتصادي والعسكري. نعم لقد نجح البرنامج في ذلك كله، لكنه فشل أولاً وأخيراً في بناء الإنسان، فشل في تدعيم مكانة الإنسان الكبري التي بوأه إياها الخالق يوم أن أمر الملائكة بالسجود تكريماً له، قتل في داخله قيمه الأخلاقية والروحانية التي حالت بينه وبين غمامات المادة وقسوتها، قلَّص أبعاده التي ميزته عن سائر الكائنات الحية، فعاد حيواناً هائماً ينشد الأمان فلا يجده إلا في ساحة الموت والفناء!. فيماذا عنا نحن؟. ساذا عنا وقد سياقنا الغرب إلى سياحية الصراع نجر أذيال التخلف والخضوع المؤذن بنهايتنا؟. لاشك أن المهام كثيرة وعاجلة، وهي تقم أولاً على عاتق صنَّناع القرار الذين جربوا رعاياهم من قدرة ا الرفض وتغيير الواقم وسلب اللامعقول. وتقم ثانياً على عاتق العلماء الذين تكتظ بهم الجامعات ومراكز البحث، ولكن تشغلهم برامج صراعاتهم الشخصية عن برامج النهوض العلمي التكنولوجي لأمة يدهما الخطر من كل مكان. وتقع ثالثاً على عاتق رجال الدين وأرباب الفن والأدب ومنظري النظم الإنسانية الذين يحملون أمانة الرقى الروحى والدينى والأخلاقى لأناس حاصرتهم مطالب الحياة فعجزوا حتى عن أن يرفعوا رؤوسهم لتبادل همسات الحب وإبتسامات الماضى، عجزوا حتى عن أن يرفعوا رؤوسهم لاستنشاق نسمات النقاء وتأمل زرقة السماء وإبداع الخالق. وتقع أخيراً على عاتق الفرد الواحد أياً كان، فبوسعه – ولو لدقائق معدودة – أن يفيق من الغيبوية الإعلامية وصخب الصراع ليسأل نفسه عن معنى وهدف الحياة.

الكل مسئول ومطالب، وهو في النهاية مُحاسنب. وما أبلغ المصطفى - صلى الله عليه وسلم - حين قال: «كُلكُم راعٍ وكُلكُم مسئولٌ عَن رُعيتهُ».

وعلى الله قصد السبيل والله أعلم

# معجم بمصطلحات الكتاب

يحوى هذا المعجم أهم المصطلحات الإنجليزية الواردة فى هذا الكتاب، وما قد يرتبط بها أو بموضوع الكتاب على نحو مباشر، بالإضافة إلى شرح موجز وواف قدر المستطاع لمدلولها، باستثناء ما رأينا أنه واضح بذاته، أو أن شرحه يندرج تحت مصطلحات أخرى ترد قبله أو بعده. وقد اعتمدنا فى هذا الشرح على ما توافر لدينا من كتب ومعاجم وموسوعات مما ورد ذكره فى قائمة المراجع. والله نسأل أن ينتفع القارئ بهذا الجهد المتواضع.

- Acquaintance

معرفة مباشرة

- Adaptation

-- تكبف

تغيير في بنية الكائن الحي أو في وظيفته يجعله أكثر قدرة على المحافظة على على المحافظة على المحافظة على حياته أو على بقاء نوعه في معركة الصراع من أجل البقاء،. ويحدث هذا التغيير – وفقاً لـ «داروين» – بالانتخاب الطبيعي.

- Adenine

- أدنين

إحدى القواعد الأربع التي تمثل الوحدات الأساسية لسلسلتي الدنا DNA (اللولب المزدوج)، والتي يعكس اختلاف مواضعها تغير المعلومات الوراثية التي يخزنها الدنا من فرد إلى أخر. وتمثل الأحرف الأولى لهذه القواعد الأربع أبجدية (أو شفرة) الوراثة.

- Adult

⊢ يافع

طور النضج لأى كائن عضوى.

- Aggression

– عدوان

- Allele

اً - أليل

عامل أو صنفة وراثية للفرد ترجع لتنظيم النويات على جزئ الدنا، ويحمل الكائن العضوى لكل صفة وراثية — كما بين «مندل» — أليلين، أحدهما يأتى عن طريق الأب والآخر عن طريق الأم. وبعض الأليلات «سائد»، بحيث تكفى منها نسخة واحدة — تأتى من الأب أو من الأم — لكى تعبر الصفة عن نفسها في مظهر الفرد، والبعض الآخر «متنع»، يلزم أن يحمل الفرد منها نسختين حتى تعبر الصفة عن نفسها، فالفرد إما أن يحمل أليلين سائدين أو أليلين منحيين، وإما أن يحمل أليلين سائدين أو أليلين

- Altruism – إيثارية

سلوك التضحية بالنفس Self- sacrifice الذي يمارسه فردٌ ما لصالح فرد أخر أو مجموعة من الأفراد، ومنه إيثارية القرابة Kin-altruism والايثارية المتبادلة Reciprocal altruism.

- Alzheimer – ألزهابمر –

مرض وراثى يظهر أثره القاتل في العقد الثالث أو الرابع من عمر الفرد.

- Amercanization - أمركة

- Amino acid حمض أميني

القوالب الجزيئية البانية للبروتينات في الكائنات الحية. وهناك عشرون حمضاً أمينياً ينتج عن تفاعلاتها المختلفة آلاف الأنواع من البروتينات.

- Animism – حياتية –

مذهب يرد الحياة والحركة إلى قوة باطنة في الكائن الحي هي النفس.

- Anthropoid apes

- Anthropology

– أنثروبولوحيا

علم دراسة الإنسان طبيعياً واجتماعياً وحضارياً.

- Anticipations of preception - توقعات الإدراك الحسى

عند «كانط»، هي تلك المعرفة التي نستدل بموجبها من الإحساس على ما لا يقع في الإحساس، ويُسميها «رسل» «المعطيات الحسية المكنة». Sensibilia

- Archaeopteryx

- أركيو بتريكس

طائر بدائي منقرض تظهر عليه بعض صفات الزواحف مثل الأسنان

والذيل الطويل والمضالب، ويؤخذ كدليل حفرى على توسط أنواع بين أنواع أخرى مختلفة في مسيرة التطور.

- Archeology (علم حضارات ما قبل التاريخ) أركيولوجيا
- Archetype نموذج أول

المثال الأول والأصلى لكل الأشياء والكائنات الحية. قال به «أفلاطون» كمبدأ للوجود المحسوس، وقال به علماء البيولوجيا قبل أن يُبرهن «داروين» على فرض التطور.

- عرق اَرى Aryan race
- مودة الاسكارس Ascaris
- Australopithecines استرالوبيثيكنس

الكائنات الأولى الشبيهة بالإنسان التي ظهرت في السهول الإفريقية منذ حوالى ٤ مليون سنة.

#### - B -

- شریط شرائط شرائط
- قاعدة قواعد قاعدة قواعد
- Behaviour سلوك
- Behaviourism سلوکية

مدرسة في علم النفس أسسها عالم النفس الأمريكي «جون بروداس والحسون»، والمبدأ الأساسي لها هو رفض منهج الاستبطان والتعويل على دراسة السلوك الملاحظ كمادة تجريبية لعلم النفس دون اعتداد بالشعور أو بالذهن.

- Biochemistry
- Biogeography بيوجفرافيا

علم التوزيع الجغرافي للنباتات والحيوانات.

منتري مورالأزيك

- Biological continuum

- متصل بیولوجی

كيمياء حبوبة

الاعتقاد بتسلسل الكائنات الحية بدء من المادة الحية الأولى وحتى الإنسان دون قفزات أو فجوات.

- Biological determinism

- حتمية بيولوجية

الاعتقاد بان سلوك الكائن الحي محكوم بتكوينه البيولوجي، فسيولوجيته أو جيناته مثلاً.

- Biology

- بيولوجيا (علم الأحياء)

- Biometry

- بيولوجيا إحصائية

- Biotechnology

-- سوټکنولوچيا

تكنولوجيا حديثة تعتمد على النظم البيولوجية وتهدف إلى تحسين الانتاج الزراعي والحيواني واستحداث مواد نافعة للانسان – كالطعام والدواء والكساء والكيماويات – عن طريق التحكم في الجينات ونقل المرغوب منها إلى النبات أو الحيوان أو الإنسان. وتستفيد البيوتكنولوجيا من علوم البيولوجيا والميكروبيولوجيا والكيمياء الحيوية والبيولوجيا الجزيئية، بالإضافة إلى علم الوراثة والهندسة الكيماوية وعلوم الكمبيوتر. ورغم ما تبشر به البيوتكنولوجيا من إنجازات هائلة، إلا أن آثارها السلبية على البيئة والإنسان – والتي لازالت موضع دراسة – تثير ضحة ضخمة في الأوساط العلمية والدينية.

- Blending inheritance

- وراثة مزجية

نظرية في الوراثة عمل من خلالها علماء البيولوجيا أيام داروين وقبله،

وبمقتضى هذه النظرية يمتزج في النسل الأساس المادى لوراثة الأب ووراثة الأم، تماماً كما تمتزج نقطتان من الحبر تختلفان في اللون لينتج لون وسط.

- Bodily fluids

- موائع جسدية

فكرة «لامارك» القائلة باحتواء أجسام الكائنات الحية على موائع تسرى في أعضائها وتدفعها إلى التأقلم مع البيئة المتغيرة بما يحفظ لها البقاء وتلبية احتياجاتها في مسيرة التطور.

- Bourgeoisie

- برجوازية

الطبقة السائدة في المجتمع الرأسمالي والتي تملك وسائل الإنتاج وتعيش على الأرباح التي تحصل عليها من استغلال العمل المأجور.

- C

# - Capitalism

- رأسمالية

- حامل فرد ما يحمل أليلاً سائداً وأليلاً متنحيا ، ويكون مظهره هو الصفة أو الأليل السائد ، وشمى "حاملاً" لأن مظهره لا يكشف عن الأليل المتنحي ، وإن كان يستطيع أن يُورثه لنصف نسلة ، في حين يرث النصف الآخر الأليل السائد .

-Catastrophes

- كوارث

نظرية جيولوجية فسر بما العلماء حقائق السجل الحفري قبل الأخذ بنظرية التطور . ومؤدي هذه النظرية أن الحياة قد أبيدت من وقت إلي آخر بواسطة الكوارث ، وأن خلقاً جديداً للكائنات الحية أعقب كل كارثة .

- Causality

– سبية

# - Cephalic index

– مؤشر الرأس

النسبة العددية – التى أعتقد بثباتها – بين أفراد المهاجرين الأوربيين إلى الولايات المتحدة الأمريكية من نوى الرؤوس الطويلة أو المستطيلة (أبناء الشمال) وغيرهم من نوى الرؤوس العريضة أو المستديرة (أبناء الجنوب). وكان هذا المؤشر شائع الاستخدام في أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين كوسيلة لتصنيف المجموعات العرقية المهاجرة من أوربا، حيث ساد الاعتقاد بثبات المؤشر دون أية تأثيرات بيئية جديدة على تلك المجموعات.

- Change

ا - تفس

سمة أو ميزة أو خاصية للكائنات الحية.

## - Chromosomes

– كروموسومات

بنى فى نويات خلايا الكائنات الحية تحتوى الدنا المُحاط بالبروتينات، وعدد الكروموسومات ثابت فى كل نوع من أنواع الأحياء، وزوجى فى معظم الأحيان، وبها يتم الانقسام الخلوى، إما لبناء خلايا جديدة، أو لتكوين خلايا جنسية، ويمكن رؤيتها بالميكروسكوب.

# - Civilization

– حضارة

المظهر الثقافي المتقدم لدى شعب من الشعوب، والذى تحدد درجة تقدمه مجموعة الإنجازات في مجالات العلوم والآداب والفنون والسياسة....

- Clone

- كلون (مضاعفة)

مضاعفة جين ما - أو أى مقطع من الدنا - بإيلاجه فى بكتيرة معينة مثلاً ليتضاعف مع تضاعفها.

- Codon

- كويون

ثلاثة أحرف متتابعة من الأحرف (أو القواعد) الأربع لأبجدية الوراثة،

تُقرأ من بداية الجين وتشفر لحمض أمينى واحد، وحيث أن لدينا ٦٤ كودون - (٤) " - ولا يزيد عدد الأحماض الأمينية عن ٢٠، فإن الحمض الأمينى الواحد قد يُشفر له أكثر من كودون.

- Coefficient of relatedness

- معامل الارتباط

احتمال أن أليلاً مختاراً على نحو جزافي من فردٍ ما سوف يوجد أيضاً في فرد آخر كنتيجة لسلسلة النسب المشتركة.

- Cognitive adaptation

- تكيف إدراكي

وجهة النظر القائلة بأن العقل الإنساني وأنماطه الوظيفية قد شُكلت بالانتخاب الطبيعي، ولذا فالتكيف الإدراكي هو استعداد وراثي.

- Colonialism

- استعمارية

- Commensalism

- تعايشية

العلاقة التكافلية بين فردين من نوعين مختلفين، بحيث يستفيد أحدهما من الآخر دون أن يؤثر بخطورة على صلاحيته.

- Comparative anatomy

- علم التشريح المقارن

- Comparative psychology

- علم النفس المقارن

- Conditional reflex

- انعكاس مشروط

استجابة الكائن الحى التى تنجم أصلاً عن منبه طبيعى، حين تنجم عن منبه بديل فى غياب المنبه الطبيعى، ومثالها الأشهر هو ذلك المعروف بتجربة «بافلوف»، حيث لاحظ سيلان لعاب الكلب حال سماعه لرنين جرس ما، ارتبط مسبقاً لدى الكلب بتقديم الطعام، وهذا الأخير هو المثير أو المنبه الأصلى.

- Confirmation

- تدعيم

- Continuity

اتصال

- Convergence

– تقارب

العملية التى تتطور بها سمة ما مشابهة فى نوعين أو أكثر على نحو مستقل.

- Cosmology

- كوزمواوجيا (علم الكون)

- Counterfactuals

- قضايا شرطية مناقضة للواقع

نمط خاص من أنماط القضايا الشرطية المألوفة في المنطق، تحول صيغته دون إمكانية تحديد شروط الصدق المقررة منطقياً لهذا النوع من القضايا، ومثاله: «لو كان هتلر قد اجتاح انجلترا عام ١٩٤٠، لكان قد انتصر في الحرب»، فالمقدم والتالي في القضية السابقة كاذبان واقعياً، أو متناقضان مع الواقع، بمعنى أنهما لا يعبران عن حوادث وقعت بالفعل، بل عن حوادث كان من المفترض أن تقع، ومن ثم يصعب تحديد قيمة صدق – صادقة أو كاذبة – لهذه القضية.

- Creation خلق
- Crossing over

ظاهرة تحدث أثناء تكرين الجاميطات (الحيوانات المنوية والبويضات) تتبادل فيها الكروموسومات قطعاً متساوية من الدنا، لتعيد تأليف المادة الجينية الوراثية.

- Culture

بصيفة عامة هي تلك الأنساق الاعتقادية وأنماط المعارف والأخلاق والأعراف التي يكتسبها الأفراد في مجتمع معين ولزمن معين.

- Culture relativism - نسبية ثقافية

الاعتقاد بأن تباين القدرات العقلية والعادات والسمات الشخصية من فرد

إلى أخر ومن مجتمع إلى أخر مرجعه إلى البيئة الثقافية لا إلى الموروث الجيني البيولوجي.

مرض وراثى يحدث للأفراد الذين يحملون نسختين من أليل جزئى متنع، حيث يحمل الفرد في الحالة الطبيعية نسخة واحدة فقط منه، فيسمى حينئذ «حاملاً» للمرض.

- Cytological map

- خريطة سيتولوجية

خريطة تظهر التفاصيل المظهرية للكروسومات كما نراها تحت الميكرسكوب.

- Cytology

- علم الخلية

- Cytoplasm

- سيتوبلازم

مادة نصف شفافة لزجة تحيط بنواة الخلية.

- Cytosine

- سيتوزين

إحدى القواعد الأربع المنتظمة على سلسلتي الدنا (أنظر أدنين).

- D -

# - Darwinian – داروينية

مذهب «داروين» القائل بأن الكائنات الحية في تطور دائم على أساس من الانتخاب الطبيعي وبقاء الأصلح، فتنشأ الأنواع بعضها من بعض، بما في ذلك أرقاها، وهو النوع الإنساني الذي انحدر من أصول حيوانية.

- Deduction – استنباط

حركة الفكر أثناء انتقاله من مقدمات إلى نتيجة لازمة عنها بالضرورة. أو هو استنتاج قضية من قضية أو من مجموعة قضايا أخرى

معروفة، وذلك بطريقة عقلية دون الالتجاء إلى التجربة الحسية أو المقارنة بالواقع الخارجي.

- Diabetes مرض السكر
- DNA (deoxyribonucleic acid) (دنا (حمض الديكوسي ريبونكايك)

أو الحمض النووى المنقوص الأوكسجين، وهو الجزئ الذى يحوى المعلومات اللازمة لبناء الضلايا ويتحكم بالوراثة. يتالف هذا الجزئ من سلسلتين طويلتين جداً – بالمعيار الجزئى – من جزيئات السكر والفوسفات المتضافرة والمتعاقبة، تلتفان الواحدة حول الأخرى كجديلتى حبل، لتتخذ السلسلتان شكل اللولب المزدوج.

- Domestication

– استئناس

- Dominant allele

- أليل سائد

الأليل (الصفة) الذي يُعبّر عن نفسه على نحو كامل في مظهر الفرد، وتكفى منه نسخة واحدة يرثها الفرد من الأب أو من الأم.

- Double helix

- لولب مزدوج

سلسلتي الدنا اللتان تتخذان شكل اللواب المزدوج.

- Down's syndrome

- متلازمة دوان

مرض يُسببه خطأ في الوراثة الكروموسومية يؤدي إلى ولادة طفل يتسم بضعف في العقل وجبهة عريضة مفرطحة وعين منحرفة، ويُعرف أيضاً بالمنغولية. والاسم منسوب إلى مكتشف المرض «جون لانجدون داون».

- Drosophila melanogaster

دروسوفیلا میلانوجستر

ذبابة الفاكهة ، والاسم العلمى لها يعنى «عاشقة العسل ذات البطن السوداء». وهى تُعتبر كائن نموذجى للدراسة الوراثية لها تنقسم إلى ثمانية كروموسومات فقط.

- Dualism – ثنائية –

وجهة النظر القائلة بمبدأين لتفسير العالم والحياة، كالخير والشر في ديانات المجوش، والنفس والجسسم عند «ديكارت». وهي تُقابل الواحدية Monism، وتُسمى أيضاً «إثنينية».

# - E -

| - Ear- muscles                                                  | - عضلات الأذن            |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------|
| - Ecology                                                       | - إيكولوجيا (علم البيئة) |
| - Economics                                                     | علم الاقتصاد             |
| - Egalitarianism                                                | – مساواة                 |
| الاعتقاد بأن البشر جميعاً متساوون في الحقوق والواجبات بغض النظر |                          |
|                                                                 | عن أية فوارق بيولوجية.   |
| - Embryo                                                        | – جنین                   |
| - Embryology                                                    | - علم الأجنة             |
| - Energy                                                        | – ملاقة                  |
| - Environment                                                   | - بيئة                   |
| - Environmentalism                                              | – تبيئرية                |
| في علم السلوك، هي وجهة النظر القائلة بأن العوامل الاجتماعية     |                          |
| والثقافية لها دور رئيسى في تشكيل السلوك (الإنساني).             |                          |
| - Epilepsy                                                      | – مرض الصرع              |
| -Estrangement                                                   | – انفصال مكاني           |
| سرحى الألماني «بيرتولت بريخت» للتعبير عن                        | مصطلح استخدمه الناقد الم |

حاجة الفن المسرحى إلى تحطيم وحدة هوية المشاهد مع الأحداث التمثيلية التى يعاينها، وذلك كيما يستطيع المسرح أن يقوم بدور نقدى يكشف حقيقة الأوضاع الاجتماعية في العالم المعاصر خلف الحجاب المادى والإيديولوجي السائد، وهو ما يتطلب عدم اللجوء إلى المبالغة في التعبير والعاطفة، وإنما الوقوف عن مسافة، ومن ثم التفكير والتأمل.

- علم الأخلاق – علم الأخلاق

- Ethnograghy (وصف الشعوب) – إثنوجرافيا

أحد علوم الإنسان، وينصب على الدراسة الوصفية لأسلوب الحياة ومجموعة التقاليد والعادات والقيم والأدوات والفنون والمأثورات الشعبية لدى جماعة معينة، أو مجتمع معين، خلال فترة زمنية محددة.

- Ethnology (علم الأجناس) – إثنوالوجيا

علم يدرس خصائص الأجناس دراسة تحليلية مقارنة بهدف الوصول إلى تصورات نظرية أو تعميمات بصدد مختلف النظم الاجتماعية الإنسانية، من حيث أصولها وتطورها وتنوعها. وتشكل المادة الإثنوجرافية قاعدة أساسية لعمل الباحث الإثنولوجي.

- إيثولوجيا - إيثولوجيا

علم دراسة بيولوجيا السلوك الإنساني من منظور تطوري؛ وذلك انطلاقاً من الفرض الدارويني القائل بوجود علاقة قوية بين الحالة الإنسانية الراهنة وبين مثيلاتها في الأشكال السابقة من الثدييات.

- Eugenics (علم تحسين النسل) – يوچينيا

مجموعة ممقوتة من الأفكار، تهدف إلى ايقاف الانحلال والتدهور في المخزون الجيني البشري، وتحسين الصفات الجسمية والفكرية للأجيال المقبلة، وذلك عن طريق التربية الانتقائية للبشر واستبعاد اللامرغوب منهم على غرار الانتخاب الطبيعي أو الصناعي، وهي تنطلق من نزعة عرقية واضحة.

- تطور – Evolution

نمو بطئ ومتدرج يؤدى الى تحولات منظمة ومتلاحقة تمر بمراحل مختلفة ويؤذن سابقها بلاحقها، كتطور الأفكار والعادات والأخلاق والأنواع الحية. ولا يكون التطور مسبوقاً بتخطيط أو مستهدفاً لغاية، كما أنه لا يتضمن في ذاته فكرة التقدم أو التدهور، وإنما يُعبر عن التحولات التي يخضع لها الكانن العضوى أو المجتمع سواء أكانت ملائمة أم غير ملائمة. وهو في جملته انتقال من المختلف إلى المؤتلف، ومن غير المتجانس إلى المتجانس، ومن اللامحدود إلى المحدود

- Evolutionary epistemology – إبستموالوجيا تطورية

نظرية المعرفة عند الفياسوف الأمريكي المعاصر «وليم جيمس». وتُسمى أيضاً «البرجماتية»، وبموجبها تكون أفضل الأفكار هي تلك التي لها عواقب عملية مفيدة، ويُصبح صدق الفكرة موقوفاً على نتائجها المباشرة التي يمكن أن يستشعرها الانسان في حياته العملية، أما ما سوى ذلك من الأفكار فلا معنى له ولا قوة ترجح بقاءه في صراع الأفكار من أجل البقاء، ومن الواضح مدى تأثر «جيمس» بنظرية التطور الداروينية.

- Evolutionary Kantism

- كانطية تطورية

وجهة النظر المعرفية للفيلسوف الإنجليزي «هربرت سبنسر»، والتي وفق بها بين وجهتي نظر كل من «جون لوك» و«إيمانويل كانط»، مقترحاً أن «لوك» كان مُحقاً في افتراضه بأن الخبرة تُشكل عملياتنا العقلية، لكنه كان مخطئاً في قوله أن كل فرد يبدأ عملية التحصيل المعرفي من الصفر، ذلك أن العقل كما ذهب «كانط» — يُولد مزوداً بالفعل بمقولات للإدراك الحسي، وأيضاً بميول

واستعدادات، لكن هذه المقولات الكانطية ما هي إلا نتاج للعادات العقلية المكتسبة بالوراثة.

- Exons

مناطق مشفرة بالكودونات على الدنا (أنظر كودون).

- تجربة

- Experience

- F -

# - Falsifiability

- قابلية للتكذيب

قابلية القضية أن النظرية العلمية للتكذيب كمعيار لقبولها كما افترض فيلسوف العلم المعاصر «كارل بوبر»، وهي خاصية تعكس النمو الدائم للمعرفة العلمية نحو أعلى درجة من الصدق.

- Falsification

- تكذبب

- Feebleminded

– متخلف عقلباً

- Fertility

خصوبة

قدرة الكائن الحي على ترك الذرية، ومن ثم الإسهام في بقاء النوع والحفاظ على خصائص معينة له.

- Fibres

ا- ألياف

- Fitness

- صلاحية

مصطلح هام فى نظرية التطور، ومع ذلك لا نجد تعريفاً دقيقاً له يقبله الجميع. يمكن أن تُقاس الصلاحية بعدد النسل الذى يتركه فردٌ ما بالنسبة إلى أفراد آخرين من نفس النوع، فنقول أنه الأصلح. والصلاحية المباشرة (وتُعرف أيضاً بالصلاحية الداروينية) يمكن أن تكون معادلة لعدد الجينات الموهوبة للجيل التالى المباشر لفرد ما، والصلاحية اللامباشرة تعادل عدد

الجينات الظاهرة في الجيل التالى تأثراً بفرد قريب مساعد يحمل أيضاً تلك الجينات. أما الصلاحية الحاوية Inclusive fitness في المجموع الكلى الصلاحية المباشرة وغير المباشرة. هذا ويؤدى المصطلح دوراً كبيراً في تأجيج الصراع البشرى من أجل البقاء، دون أن نجد اتفاقاً موضوعياً عادلاً على من هو الأصلح، بل ودون أن نجد تقييماً علمياً أخلاقياً مقبولاً لجدوى الصراع البشرى الداخلي في مسيرة التطور.

- حفريات - Fossils

- G -

- Gamete

خلیة جنسیة (حیوان منوی أو بویضة).

- Gap

ً- فجرة

- جاميط

- GATT (General agreement on traiffs and trades)

الاتفاقية العامة للتجارة والتعريفات.

- جين –

وحدة المعلومات الوراثية المبنية بتتابع القواعد على الدنا، أو هو مقطع من الدنا يُشفر لصفة معينة، وإن كان بعض الجينات يُشفر لما قد يصل إلى عشرين صفة في الأنسجة المختلفة من الجسم، ويتراوح طول الجينات – أو مقاطع الدنا تلك – ما بين بضع مئات من أزواج القواعد (جين الذكورة في الإنسان طوله ٢٤٠ حرف) وبين مليوني زوج (جين بروتين الدينورفين الإنسان طوله ٢ مليون حرف). ولا غرابة في ذلك إذا عرفنا أن طول كل شريط من شريطي الدنا المتضافرين يبلغ نحو مترين، ولو أننا وصلنا شرائط الدنا الموجودة في جسم أي منا لشكلت خيطاً يمتد إلى الشمس ويعود ٢٥٠ مرة، وإن كان سمكه مجرد ٢ أنجستروم (٢ من بليون من المتر).

- شفرة جينية – شفرة جينية

ثلاثة أجرف - أو قواعد - متتالية على الدنا (أنظر كودون).

- علم الوراثة علم الوراثة
- Genome جينيم

المجموع الكلى للجينات التى يحملها كائن عضوى ما، والجينوم البشرى Human genome هو الجهاز الوراثى للإنسان الذى يحمل ما يقرب من ٨٠٠,٠٠٠ إلى ١٠٠,٠٠٠ جين ينتظمها ٤٦ كروموسوماً تحمل الدنا في نواة كل خلية من خلايا الجسم التى يبلغ عددها من ٦٠ إلى ١٠٠ ألف بليون خلية. ويبلغ طول الجينوم البشرى بأكمله نحو ٣ × ٩٠٠ من أزواج القواعد.

- Geology (علم طبقات الأرض) جيواوجيا
- Germ cells (تناسلية) خلايا جرثومية (تناسلية)
- Global village قرية كونية

المجتمع الإنساني على امتداد الكرة الأرضية بعد أن تقلص مكانياً وزمانياً - بأنماط ثقافاته المختلفة - إلى قرية كونية صغيرة، تتشابك معرفياً بفعل ثورة المعلومات والتطور التكنولوجي الهائل لوسائل الإعلام. وأول من استخدم المصطلح هو عالم الاجتماع الكندى «مارشال مكلوهان» في نهاية الستنات.

- Globalization – عولة

مصطلح حديث نسبياً، بدأ استخدامه في أوائل التسعينات من القرن العشرين تقريباً، ويصعب وضع تعريف دقيق له لتعدد أبعاده ومجالات استخدامه: من المجال الاقتصادي إلى مجالات السياسة والاجتماع والثقافة وغيرها. ويمكن تعريف العولمة مبدئياً بأنها «ذلك النزوع الثقافي الإعلامي ندر توحيد العالم عقلياً وسلوكياً ليسود مركز عالمي علمي وتقني واقتصادي وثقافي، محوره الغرب، والغرب الأمريكي بصفة خاصة».

- Growth –

- Guanine – جوانين

إحدى القواعد الأربع المنتظمة على سلسلتى الدنا (أنظر أدنين، سيتوزين).

### - H -

- Alaemoglobin – هيموجلوبين

- Alerbivore (کائن عضوی یاکل النباتات فقط) - عُشیبی (کائن عضوی یاکل النباتات فقط)

- امتیاز وراثی Hereditary privilege

الاعتقاد بالتميز الجينى البيواوجي لطبقة اجتماعية على أخرى.

- Heritability – قابلية للوراثة

وصف النسبة المئوية للاختلافات الناجمة عن الوراثة بين الأفراد، أو هي مقياس المدى الذي تكون به الاختلافات بين الأفراد منسوبة إلى الجينات أو إلى البيئة. فإذا قلنا مثلاً أن الذكاء صفة قابلة الوراثة بنسبة ٥٠٪، فمعنى هذا أن نصف الاختلاف في سمة الذكاء بين مجموعتين من الناس مثلاً، هو بسبب الوراثة الجينية، والنصف الآخر بسبب التأثيرات البيئية.

- Heterozygote - Heterozygote - خلّط

الفرد الحامل لأليل سائد وأليل متنحى.

- HGP (Human Genome Project) مشروع الجينوم البشرى

مشروغ بولى ضخم يهدف إلى التعرف على تفصيلات الجينوم البشرى

وتحديد مواقم الأمراض الوراثية التي قند يصل عندها إلى ما بقرب من خمسة ألاف مرض. أثدرت فكرة المشروع عام ١٩٨٤، وبدأ رسمياً في الأول من أكتوبر عام ١٩٩٠، والجينوم الذي سيتم رسمه في خرائط سيكون جينوماً يمثل البشر جميعاً، حيث تشترك شعوب العالم في نحو ٥ , ٩٩٪ من الجينات، وسيوفر المشروع عند نهايته مرجعا هائلاً من المعلومات للعلماء في شتى مجالت علوم المنباة. - Hints of nature - تلميحات الطبيعة - Holocaust - هولوكست (محرقة بشرية) - Homindae - أدميات عائلة منقرضة ينتمى إليها الإنسان، تشعبت قديماً عن الرئسسات. - Hominids أشياه البشر مسمى أخر للأدميات. - Homo erectus الإنسان الأول منتصب القامة - Homo faber الإنسان الصائم - Homo habilis - الإنسان ذو المهارة العامة - Homo perfectus - الإنسان الكامل الإنسان المثالي الذي تخيله «جان جاك روسو» في كتابه «خطاب عن اللامساواة» ينعم في مجتمع ما قبل الحضارة متحرراً من نوازع الشر. - Homo sapiens - الإنسان العاقل أخر مراحل التطور البيولوجي للإنسان. - Homo sexuals - شواذ

- Homozygote

– زيجوت متجانس

الفرد الحامل لأليلين سائدين أو أليلين متنحيين.

- HUGO (Human united genome organization) – هوجو

منظمة أمم متحدة للجبنوم البشرى، تم تشكيل المجلس التأسيسى لها رسمياً في سبتمبر عام ١٩٨٨ في اجتماع عُقد في مونتروه بسويسرا، وذلك من أشهر علماء البيولوجيا الجزيئية من سبع عشرة دولة، كان من بينهم خمسة من حاملي جائزة نوبل، يرأسهم «فيكتور ماكوزيك»، وذلك لتنسيق بحوث الجينوم دولياً.

- Hypothesis – فرض

تخمين مؤقت - مؤسس علمياً - حول الأسباب أو الروابط القانونية لهذه أو تلك من ظواهر أو أحداث الطبيعة والمجتمع والتفكير.

- I -

# – عضو مثالی Ideal organ

- إيديولوجيا (علم دراسة الأفكار) - Ideology

نمط من المعتقدات والأفكار والقيم المتعلقة بالجوانب السياسية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية والأخلاقية التي تسود مجتمعاً ما في عصر ما، وتقوم بدور هام في تشكيل سلوك الفرد وحياة الجماعة، ويتضبح تأثيرها بوجه خاص في الجماعات السياسية كالأحزاب. وكان المفكر الفرنسي «ديستوت دي تراسي» Destutt de Tracy هو أول من استخدم المصطلح عام ١٨٠١ في كتاب له بعنوان «تخطيط لعناصر الإيديولوجيا».

- Imagination – خيال

- Imperialism

- إمبريالية

الرأسمالية الاحتكارية التى تسيطر اقتصادياً وسياسياً على رأس المال وأدوات الإنتاج وموارد المواد الخام، وتسعى إلى تقسيم العالم كمناطق نفوذ لها. وقد بلغت ذروتها في سعى الولايات المتحدة الأمريكية (معقل الرأسمالية) إلى الهيمنة على العالم أجمع من خلال الشركات متعددة الجنسيات والهيئات والمنظمات الدولية المختلفة.

# - Individualism

- فردية

اتجاه يرى في الفرد أساس الواقع والقيم، ويضعه في مقابل المجتمع. والمثل الأعلى للحكومة الصالحة وفقاً للمذهب الفردى، إنما هو تنمية الحرية الشخصية والحد من سلطان الدولة على الأفراد.

- Induction – استقراء

استدلال ننتقل فيه من وقائع جزئية معينة إلى قانون كلى عام يجمعها، بحيث يتسنى لنا اعتماداً على هذا القانون التنبؤ بحدوث وقائع مشابهة عند توافر ظروف مماثلة.

- المنفات المكتسبة Inheritance of acquired characters

وتُعرف أيضاً بالوراثة اللاماركية Lamarckian Inheritance، وهي ميكانيزم – ضمن ميكانيزهات أخرى اقترحها «لامارك» لتفسير عملية التطور – ويذهب من خلاله إلى أن الصفات أو التعديلات العضوية التي يكتسبها الكائن الحي للتكيف مع البيئة، يمكن أن تمر إلى نسله أو ذريته عن طريق الوراثة الجينية، وهو ميكانيزم مرفوض الآن.

- Inorganic evolution

- تطور غير عضوي

تطور الكون المادي – بما فيه مجموعتنا الشمسية – عبر أزمنة طويلة

للغاية، فضلاً عن التغيير التدريجي المستمر للصفات الفيزيائية والكيميائية لكوكب الأرض كما تكشف عنه الدراسات الجيولوجية.

- Intelligence quotient

- معامل الذكاء

رقم يمثل ذكاء الفرد كما تحدده قسمة عمره العقلى على عمره الزمنى وضرب حاصل القسمة بمئة، وتحسب قيمة العمر العقلى عن طريق الاختبار، فالطفل الذى يستطيع إحراز النجاح في اختبار يجتازه عادة طفل فى السابعة من عمره، يكون عمره العقلى سبع سنوات، حتى ولو كان عُمره الزمنى خمس سنوات فقط وترجع فكرة هذا المعامل إلى عالم النفس الفرنسى «ألفرد بينيه».

- انترونات – انترونات

مناطق غير مشفرة لصفات أو وظائف على جزئ الدنا، ولذا تسمى أيضاً «خردة الدنا» Junk DNA، وتصل نسبة المناطق غير المشفرة في الدنا الإنساني إلى حوالي ٩٥٪، في حين يتبقى فقط ٥٪ من المناطق تقوم بوظائف نفهمها حالياً.

- Introspection

– استبطان

تأمل باطنى ينصب على ما يجرى فى عالم الشعور. ومنه الاستبطان التجريبى، وهو منهج سيكولوجى يتلخص فى أن يوضع شخص ما تحت اختبارات معينة ليصف شعوره فى أثناء هذه التجربة.

- Antuition - حدس

الرؤية الكلية المباشرة لمضموع التفكير.

- Irreversibility

- لا إرتدادية

سمة مميزة للعمليات الحرارية تؤكد استحالة ارتداد الحرارة ذاتياً وبصورة عفوية من مكان بارد إلى مكان حار، ومن ثم استحالة ارتداد المؤشر الزمنى إلى الوراء. وهكذا فلو حدث وتلامس جسمان بدرجتى حرارة

مختلفتين، فإن الجسم الأكثر سخونة لابد وأن ينقل حرارته إلى الجسم الأقل سخونة، أما العملية العكسية، أى الانتقال الذاتي المباشر للحرارة من الثاني إلى الأول، فلا يمكن أن تحدث أبداً، ويُستدل بهذه السمة على استنزاف الطاقة الحرارية في الكون وصولاً إلى حالة الاتزان أو الموت الحراري، وهي جهور القانون الثاني للشرموديناميكا (الديناميكا الحرارية) Thermodynamics.

- J -

- Jump – قفزة – - Justice – عدالة

- K -

- معرفة - Knowledge

- L -

- Lamarckism – لاماركية

نظرية عالم البيولوجيا الفرنسى «لامارك» في التطور العضوى، ويشير المصطلح عادة إلى ميكانيزمه في وراثة الصفات المكتسبة.

- Larval stages - أطوار يرقية

- Laser – ليزر

أشعة الليزر. ويتكون اللفظ من مجموعة الحروف البادئة الألفاظ العبارة Light amplification by stimulated emission of الإنجليزية: radiation.

وتعنى: تضخيم الضوء بانبعاث إشعاع بالتنبيه.

- Liberalism – ليبرالية – ليبرالية

مذهب يضع الفرد في مكانة مطلقة أعلى من الجماعة، ويُعطى الأولوية للمصالح الشخصية على المصالح الاجتماعية مؤكداً على الحريات الفردية، كحرية العمل، والتملك، والتجارة، والاعتقاد، والتفكير.... إلخ. والليبرائية هي المقولة الرئيسية للرأسمالية عبر تاريخها، وتأتى في مقابل الاشتراكية.

- Linkage map

- خريطة ارتباط

وتُعرف أيضاً بخريطة العبور. وهي خريطة توضع المسافة بين أي چينين على نفس الكروموسوم كمقياس لنسبة العبور بينهما، فكلما ازدادت المسافة ازداد احتمال حدوث العبور (أنظر عبور).

- منطق –

- Lung - fisher

– أسماك رئوية

نوع من الأسماك يمكن اعتباره حلقة وسطى واصلة بين الفقاريات المائية والفقاريات الأرضية.

# - M -

- Macrocosm

- ماكروكوزم (العالم الأكبر)

- Manicheaism

- مانوية

إحدى ديانات الفرس القديمة، سعى مؤسسها «مانى بن فاتك» إلى التوفيق بين الزردشتية والمسيحية، ويقول بمبدأين للعالم: النور والظلمة، أو الخير والشر.

- Marshall's plan

– مشروع مارشال

مشروع لاعادة بناء أوربا بعد الحرب العالمية الثانية، يُنسب إلى السياسى الأمريكي «چورج كاتليت مارشال»، وقد استطاعت الولايات المتحدة الأمريكية أن تنفذ من خلاله إلى قلب مجتمعات أوريا.

- میکانیزم — Mechanism

- Meiosis (المباشر) – الانقسام الميسوري (المباشر)

إنقسام خلوى يؤدى إلى تكوين الجلايا الجنسية (الجاميطات)، وبه يُصبح عدد الكروم وسومات في كل خلية من الخليتين الناتجتين نصف عدد الكروم وسومات الموجودة في الخلية الأصلية المنقسمة. ويحدث العبور وإعادة تأليف المادة الوراثية أثناء عملية الانقسام الميسوزي.

- Mendelian inheritance وراثة مندلية (أنظر أليل)
- Meteorology (علم الظواهر الجوية) متيورولوجيا (علم الظواهر الجوية)
- Method منهج
- Microcosm ميكروكوزم (العالم الأصفر)
- انقسام میتوزی Mitosis

إنقسام خلوى يؤدى إلى تكوين خلايا عضوية جديدة، وفيه تنشطر كل خلية إلى نصفين، وكل نصف يصبح خلية مستقلة تحتوى على نفس عدد الكروموسومات الأصلية، وبهذا الانقسام تنمو الكائنات الحية.

- Model – نموذج

نظام مُجسَّم أو متخيل فكرياً يعكس الموضوع المدروس عكساً مناسباً، أو يُعيد توليد بعض الصفات والعلاقات النوعية للموضوع المدروس بطريقة تماثلية، بحيث تؤدى دراسة النموذج إلى اكتساب معارف جديدة عن الأصل.

- Modern synthetic theory – النظرية التركيبية الحديثة

نظرية «داروين» في التمور العضوى في صورتها الجديدة المدعومة بإضافات وبراهين متنوعة من فروع البيولوجيا المختلفة، كالوراثة والحفريات

والفسيولوجيا المقارنة والتشريع المقارن والبيئة والأجنة والتقسيم... إلخ، ولذا تُعرف أنضاً بالداروينية الجديدة.

- Modification تعدیل
- Molecular biology بيولوجيا جزيئية
- Mollusk (لانقرى) حيوان رخْو (لانقرى)
- Mongolism منفولية

وصف لمتلازمة داون، باعتبار أن المصابين بها يشبهون عرقاً أدنى من العرق الأوربي هو العرق المنغولي.

- مورفولوجيا (علم الشكل الخارجي للكائنات الحية) Morphology -
- Multinational متعدد الجنسيات

وصف الشركات العالمية ذات النفوذ العاملة عبر عدة دول مختلفة، وهي إحدى مظاهر تدويل (أو عولمة) الإنتاج ورأس المال كأسلوب تكيفي الرأسمالية ما بعد الصناعة.

- Mutagenic agents عوامل مُسببة للطفرات الجينية

عوامل بيئية تؤدى إلى تغيير مفاجئ في الجينات أو المادة الوراثية، مثل المواد الكيميائية أو الإشعاعات ذات الطاقة الكبيرة.

- طفرة - إفتجاء - Mutation

تغير مفاجئ في الجينات يؤدى إلى تغيير الصفة الوراثية التي يحددها الجين، كتغير لون الزهرة مثلاً من الأحمر إلى الأبيض أو العكس. وقد تكون الطفرات صغيرة Micromutations فتحدث في جين واحد فقط، وهي الأكثر شيوعاً، وقد تكون كبيرة Macromutions فتحدث في مجموعة من الجينات وتؤدى إلى تغييرات كبيرة ومفاجئة، مثل الأصابع الزائدة في القطط والأرجل الصغيرة في الأغنام.

- Natural selection

- إنتخاب طبيعي

إحدى ميكانيزمات التطور الداروينى للكائنات الحية، ومن خلاله يؤدى الصراع بين أفراد النوع الواحد إلى انتخاب الطبيعة لهؤلاء الذين يتمتعون – باختلافات أو صفات جينية مفيدة تمكنهم من التكيف مع البيئة أكثر من غيرهم، فتنشأ بذلك تدريجياً أنواع جديدة، وهو ما عبر عنه «داروين» في الطبعة الخامسة لكتابه «أصل الأنواع» بتعبير الفيلسوف الانجليزي «هربرت سبنسر»: «البقاء للأصلح».

- Neo- Darwinism

داروينية جديدة

(أنظر النظرية التركيبية الحديثة).

- Neo- Liberalism

- ليبرالية جديدة

رؤية اقتصادية واجتماعية وسياسية معاصرة، هدفها الرئيسى الدفاع الأعمى عن مصالح أصحاب رؤوس الأموال، وذلك بإطلاق الحرية الاقتصادية إلى أبعد مدى، وإلغاء أية تدخلات أو قيود أو ترتيبات أو تنظيمات تضعها الحكومات على الأسعار والأرباح والأجور والعمالة، فضلاً عن القضاء على الملكية العامة وتحويلها للقطاع الخاص، وضرورة التخلى عن أهداف التوظيف الكامل والرعاية الاجتماعية ودولة الرفاه. وهي من أهم ملامح الرأسمالية المعولة.

- Neurology

- علم الأعصاب

- Neuteral monism

- واحدية محايدة

نزعة فلسفية تنظر إلى كل من العقل والجسم كنسيج واحد، ينتظم تارة فيكون عقلاً وتارة أخرى فيكون جسماً، وبذلك يتم تجاوز الثنائية التي شطرت الإنسان نصفين: عقل في جانب وجسم في جانب آخر. - New world order

- نظام عالمي جديد

مصطلح برز إبان حرب الخليج الثانية تعبيراً عن هيمنة القطب الأمريكي الواحد بعد سقوط الاتحاد السوفيتي السابق وانسحابه من حلبة المنافسة الدولية للهيمنة وبسط النفوذ.

- Nitcitating membrance (الجفن الثالث) – غشاء رامش (الجفن الثالث)

غشاء على هيئة ثنية جلدية نصف شفافة في الزاوية الداخلية لأعين معظم الفقاريات. ورغم وجوده في الثنييات أيضاً - ومنها الإنسان - إلا أنه يبدو ضامراً وبدون أية فائدة. وهو من الأعضاء الأثرية التي يُنظر إليها كدليل على حدوث التطور.

- محیط عقلی - Noo- sphere

المحيط الحيوي كما تُغيره بوعي واستمرار الأنشطة الإنسانية.

- عرق نوردى (الأوربي الشمالي) في - عرق نوردي (الأوربي الشمالي)

- Nucleotides - نيكلوتيدات - Nucleotides

القواعد أو الوحدات الأساسية الأربعة لسلسلتى الدنا، والتى تؤخذ الأحرف الأولى منها وترتيباتها المختلفة كشفرات للوراثة، وهى «الأدنين»، و«الشيتوزين». (أنظر كودون).

- Nucleus - نواة

- O -

| - Ontology  | - أنطولوجيا (علم الوجود) |
|-------------|--------------------------|
| - Oogenesis | - تكوين البويضات         |
| - Orangutan | – سعلاة                  |

- Organic evolution تطور عضوي تطور الكائنات الحية. - Organ transplant surgery جراحة زراعة الأعضاء - Origin أصبل ما بُنني عليه الشيئ أو ما يتوقف علد، ويُطلق على المُبدأ في الزمان أو على العلة في الوجود. ومنه أصل الأنواع Origin of species، وهو عنوان كتاب «داروين» الرئيسي (١٨٥٩) الباحث عن أصل الكائنات الحية. - Ornitharhynchus - أورنىثور ھىنكس حيوان ثديى يبيض، ويمكن اعتباره قريباً من أنواع الزواحف المنقرضة التي تطورت وأعطننا الثدييات. - Outo - Matic أوتوماتيك (حركة ذاتية)

- P -

بوبضة

محار

علم الحفريات

- Ovum

- Oysters

- Palaeontology

# - نموذج إرشادى - معنظل إرشادى - معنظل الأمريكي «توماس كون» وجعله لب معنظل استخدمه فيلسوف العلم الأمريكي «توماس كون» وجعله لب نظريته فيما أسماه «بنية الثورات العلمية». ويعني به «مجموعة كل المعتقدات والقيم والتقنيات المشتركة بين أعضاء مجتمع علمي بعينه»، ومن ثم فهو القاسم المشترك بين أعضاء هذا المجتمع، الذي يُفسر الكمال النسبي لتواصلهم المهني بالإضافة إلى الإجماع النسبي لأحكامهم المهنية. وهو من جهة أخرى المثال النموذجي الذي يمكن بالقياس إليه حل المشكلات والألغاز

البحثية التي تواجه العلماء والباحثين في عصر بذاته. والانتقال من نموذج إرشادي إلى آخر هو بمثابة ثورة تقطع الصلة تماماً بين النموذجين. - Phenomenon - ظاهرة - Phylum سلالة تطورية سلسلة من الكائنات الحبة المترابطة فيما بينها والناتجة عن دفعة التطور البيولوجي نفسها. - Pineal gland عدة صنوبرية - Plasma - بلازما - Pluralism تعددية نزعة فلسفية ترمى إلى تفسير الوجود والمعرفة والسلوك في ضوء مبادئ متعددة، وتقابل الواحدية والثنائية. - Polypeptides – بولىيىتىدات سلاسل طويلة من الأحماض الأمينية المكونة للبروتينات. - Polytypic species انواع متعددة الأنماط أنواع تندرج تمتها أصناف أو أنواع فرعية كوسائط بين أنواع مختلفة.

- Pongidae - قريبات

عائلة منقرضة تنتمى إليها القردة العليا الموجودة حالياً مثل الشميانزي والغوريللا والسعلاة، وقد تشعبت منذ وقت طويل موغل في القدم عن رتبة الرئيسيات في موازاة عائلة الأدميات التي ينتمي إليها الإنسان.

- Population – سكان - Pragmatics

- علم أفعال الكلام

أحد المباحث الرئيسية الثلاث لفلسفة اللغة، إلى جانب علم التراكيب Syntax، وعلم الدلالات Semantics. ويهتم علم أفعال الكلام بدراسة الآثار الإجرائية الناجمة عن استخدام اللغة.

- Pragmatism

- برجماتية

مصطلح قديم استخدمه الفيلسوف الأمريكي «تشارلز بيرس» لأول مرة عام ١٨٧٨ في مقال له بعنوان «كيف نوضح أفكارنا»، وأراد به أن معيار الحقيقة هو العمل المنتج لا مجرد التأمل النظرى. والبرجماتية بصفة عامة مذهب يرى أن معيار صدق الآراء والأفكار إنما هو في قيمة عواقبها عملاً، وأن المعرفة أداة لخدمة مطالب الحياة، وأن صدق قضية ما هو كونها مفيدة (أنظر إبستمولوجيا تطورية).

- Prediction - تنبؤ

- Prehuman primates

- رئيسيات قبل بشرية

رتبة من الحيوانات الثديية ينتمى إليها الإنسان وأقرب الأنواع إليه وهي القردة، ومنها تتفرع عائلة الأدميات وعائلة القرديات.

- Primitive societies

- مجتمعات بدائية

- Priori categories

- مقولات قبلية

المعانى الكلية الأساسية للعقل الخالص عند «كانط»، وهي عنده سابقة على المعرفة.

- Progress

- تقدم

انتقال تدريجي من الحسن إلى الأحسن، كالتقدم العلمي والتقدم الحضاري للإنسان، وهو على عكس التطور:مسبوق بتخطيط، ويستهدف غاية.

وكثيراً ما ترتبط فكرة التقدم بفكرة الحتمية التاريخية، فيقال أن كل تطور يقود دائماً إلى الأحسن، وتلك فكرة لا تخلو من معارضة.

- Proletariat – بروليتاريا –

طبقة العمال الأجراء المحرومة من ملكية وسائل الإنتاج، والتي تستغلها البرجوازية. وقد تنبأ «ماركس» بثورتها واعتبرها قوة الدفع الرئيسية نحو قيام المجتمع الاشتراكي، ولكن تنبؤاته لم ترق إلى استيعاب القدرة الهائلة للرأسمالية على التكيف.

- Proteins – بروتينات

جزيئات لازمة لصناعة كافة مكونات الكائن العضوى، من عظام وأعين وشعر وغيرها (أنظر بوليبتيدات).

- Protoplasm - بروټوبلازم

- Protozoa حيوان وحيد الخلية

- Providence – عناية إلهية –

تأثير الله في العالم وتوجيهه له نحو غايات معينة، وهذه هي العناية العامة، أما العناية الخاصة فهي توفيق الله للعبد في أفعاله. والعناية الإلهية نظرية قال بها بعض فلاسفة التاريخ، ومحورها «أن التاريخ مسرحية ألفّها الله، ويمثلها الإنسان»، وإن كان الواحد منهم قد قصر العناية على أهل دينه، بل وعلى أهل مذهبه فقط.

- سيكوالوجيا (علم النفس) - Psychology

- Q -

| - Quality  | كيف  |
|------------|------|
| - Quantity | کم . |

- عرق جنس Race
- Radioactivity إشعاع
- Reality واقع
- Recessive allele

أليل (صفة) لا يعبر عن نفسه في مظهر الفرد إلا إذا حمل الفرد منه نسختين (أنظر أليل & أليل سائد).

- Reductionism - ردّية

نظرية أو وجهة نظر يذهب القائلون بها إلى أن تفسيرنا لشئ ما – أو الظاهرة ما – إنما يعنى نجاحنا في رد هذا الشئ أو تلك الظاهرة إلى أبسط مكوناتهما التحليلية. وتعنى عند علماء الأحياء تفسير العمليات البيولوجية بنفس العناصر الأساسية التي يستخدمها علماء الفيزياء والكيمياء لتفسير المادة غير الحية.

- Regionalism - إقليمية

اشتراك مجموعة من الدول المتقاربة مكانياً في تكتل تجاري واقتصادي يهدف إلى حماية صناعاتها وزراعاتها وخدماتها من المنافسة الأجنبية، وإلى توظيف تبادلها التجاري على نحو يكفل لها تحقيق أكبر قدر من النمو وتشغيل العمالة والتوازن في الميزان التجاري.

- Regression - تدهور

بصنفة عامة هو التقهقر إلى الخلف بعد إحراز تقدم ما. ويعنى في علم الأحياء عودة عضو أو وظيفة إلى حال أدنى مما انتهى إليه النوع. أما في فلسفة الحضارة فيعنى تراجع الحضارة إلى الخلف لأسباب مختلفة، كالحروب والصراعات أو فقدان مقومات الإبداع.

- Retroduction ارتداد
- Reverse engineering method منهج الهندسة العكسية

منهج لعلماء التطور العضوى يستداون به على وظائف الكائنات الحية وأدوات تكيفها بالعودة إلى تكويناتها البيولوجية وملاحظتها.

- RNA (Ribonucleic acid) (حمض الريبونكليك – رنا

حمض نووى داخل النواة لا يختلف كثيراً عن «الدنا»، ويُعرف أيضاً بالريبونكليك الرسول (m RNA (messenger ribonucleic، وفي ذلك إشارة إلى دوره الوسيط في تكوين البروتينات، حيث يُنسخ عليه «الدنا» ليقوم بنقله إلى السيتوبلازم خارج النواة، فيتُرجم من ثم إلى السلسلة النظيرة من الأحماض الأمننة وفقاً للغة الثلاثية لشفرة الوراثة.

- Romatic cells

-S-

# - Schizophrenia

- شيزوفرانيا (مرض الفصام العقلي)

- Selective breeding

- تربية إنتخابية

خلايا جسدية

انتقاء مُربى النباتات والحيوانات لأفضلها وأصلحها وأكثرها نفعاً بهدف الإيقاء عليها وتنميتها للاستفادة منها.

- سيمانطيقا (علم الدلالات) - Semantics

أحد المباحث الرئيسية الثلاث لفلسفة اللغة، ويعنى بدراسة دلالة أو معانى الكلمات والجمل وتطورها .

- Sequence تتابع
- Sex chromosomes كروموسومات الجنس

الكروموسومات التي تحدد ما إذا كان الفرد ذكراً أم أنثى، ويُشار إليها

عادة بالرمزين Y, X. ففي البشر تحتوى الخلية الواحدة في جسم الأنثى على زوج من كروموسومات X، في حين تحتوى الخلية الذكرية على الزوج Y. X.

- Sex ratio – نسبة الجنس

نسبة الذكور إلى الإناث في أي زمن مُعطى.

- Sexism – جنسية

وجهة النظر القائلة بوجود فوارق جينية بيولوجية بين الذكر والأنثى، تبرر اختلاف القواعد والوظائف المحددة لكل منهما في المجتمع.

- Sexual selection

- انتخاب جنسی

الميكانيزم الثاني لتطور الكائنات الحية عند «داروين»، ويتجلى في صراع الذكور على الإناث كسلوك تزاوجي لأفراد نوع ما، ويكون الانتخاب لمسلحة أفراد يتمتعون بصفات تزيد من قدرتهم على الإنجاب.

- Sickle cell anaemia

- أنسا الخلايا المنجلية

مرض وراثى يُسببه جين متنح، ويعانى المسابون به من ألام فظيعة عند انخفاض نسبة الأوكسجين في الهواء.

- Slavery

– رِق (استعباد)

- Social Darwinism

داروينية اجتماعية

مجموعة من الأفكار والفلسفات سادت في الولايات المتحدة الأمريكية وأوربا خلال – وبعد – الربع الأخير من القرن التاسع عشر. وهي تنطلق جميعاً من مبادئ «داروين» البيولوجية، كالصراع والمنافسة والبقاء للأصلح، كظواهر طبيعية تصلح للتطبيق على المجتمع الإنساني، إما لتبرير وجود نظام قائم واستمراره (الرأسمالية)، أو لتبرير الثورة عليه وتغييره (الاشتراكية).

- Social spencerism

- سبنسرية اجتماعية

مصطلح أطلقه البعض كمسمى آخر أكثر دقة لحركة الداروينية الاجتماعية، وذلك لتأثرها وارتباطها الشديد بأفكار الفيلسوف الإنجليزى «هربرت سبنسر» الاجتماعية، فهو أول من أطلق مقولة «البقاء للأصلح» التي استثمرها «داروين» في نظريته.

- Socialism - اشتراكية

نظام سياسى واجتماعى يقوم على أساسين هامين: الملكية العامة اوسائل الإنتاج فتصبح ملكاً للدولة أو لهيئات تعاونية، وتوزيع الثروة كل على حسب طاقته وعلى حسب عمله وإنتاجه، وهي عند «ماركس» الطور الأول من أطوار الشيوعية.

- Sociobiology

- بيولوجيا اجتماعية

- Soldiers of God

- جنود الله

جماعات يمينية مسيحية متطرفة يزخر بها المجتمع الأمريكي المعاصر، ويطلق أعضائها على أنفسهم هذا الاسم زيفاً، انطلاقاً من أفكار أصولية عنصرية تسعى لهيمنة العرق الآرى، وتعارض سياسات وتوجهات الإدارة الأمريكية ومؤسساتها الفيدرالية، وهي المصدر الأول للإرهاب في المجتمع الأمريكي.

- Species

|- نوع

مجموعة من الكائنات الحية تشترك في صفات وراثية مماثلة.

- Sperm

- حيوان منوى

- Spermatogenesis

- تكوين الحيوانات المنوية

- Sperm competition

- تنافس الحبوانات المنوية

التنافس بين الحيوانات المنوية لذكرين أو أكثر عندما تتواجد في الجهة التناسلية لأنثى ما.

- Split genes

- چينات من النوع المفروق

جينات تتخلل المناطق المشفرة فيها مناطق أخرى لا تُشفر لشئ معروف (أنظر إكسونات وإنترونات).

- Stimulation

- تنشيط

تنشيط أعضاء معينة في حيوانات التجارب لدراسة مدى إمكانية انتقالها بالرراثة إلى الجيل التالي وفقاً لفكرة «لامارك» عن وراثة الصفات المكتسبة، وهي تجارب تعطى دائماً نتائج سلبية تأكيداً لضعف الميكانيزم اللاماركي في عملية التطور.

- Struggle

ا– صراع

- Subspecies

- أنواع فرعية

(أنظر أنواع متعددة الأنماط).

- Superman

- سوبرمان (إنسان أعلى)

عند «نيتشه» هو الشخص الذي يجب أن ينظر إليه العالم على أنه مصدر المعرفة والسيطرة والقوة، وهو وحده القادر على التخلص من معوقات أخلاق العبيد، أي أخلاق التسامح الدينية، لتحل محلها أخلاق السادة القائمة على القوة وقهر المستضعفين.

- Super natural

– خارق للطبيعة

- Survival of the fittest

-- بقاء الأصلح

- Survivals

- بقایا - رواسب

- Syntax - علم التراكيب

أحد المباحث الرئيسية الثلاث لفلسفة اللغة، ويعنى بدراسة قواعد التركيب النحوى والمنطقي لجمل وقضايا اللغة (أنظر علم أفعال الكلام، سيمانطيقا).

- System of nature

- نظام الطبيعة

### - T -

# - Taxanomy

- علم التقسيم

علم يعنى بتصنيف الكائنات الحية في مجموعات، كأن تكون رتباً أو فصائل أو عائلات أو شعب...، ووفقاً لنظرية التطور يتخذ التصنيف شكل شجرة متصلة ببعضها البعض بشكل متفرع يُعبر عن انبثاق الكائنات الحية - بما فيها الإنسان - من بذرة حية واحدة.

- Teleology

– غائبة

الاعتقاد بأن للطبيعة أغراض، وأن حوادثها وظواهرها - العضوية وغير العضوية - ترمى لأهداف وغابات محددة.

- Terrorism

- إرهاب (إرعاب)

سياسة وممارسة التخويف والعنف ضد الخصوم السياسيين إلى حد التصفية الجسدية. وفي أيامنا هذه تكتسح العالم موجة عاتية من الإرهاب سواء على مستوى الدول والحكومات -- نتخذ أشكالاً مختلفة فكرية واقتصادية وإعلامية وسياسية وعسكرية...، وبغض النظر عن اختلاف الأسباب المؤدية إلى ممارسة الإرهاب، فإن الهدف العام له هو إشاعة الفوضى والاضطراب في الحياة السياسية والاجتماعية لبلد ما. ولا يحظى مفهوم الإرهاب بتعريف واضح ومحدد يتفق عليه الجميع، وذلك نظراً لتباين المصالح والأهداف من دولة إلى أخرى، إذ تسعى الدوائر الأكثر عدوانية في الدول الكدرى المهيمنة إلى تصوير نضال الشعوب من أجل تحررها على أنه الدول الكدرى المهيمنة إلى تصوير نضال الشعوب من أجل تحررها على أنه

عمل من أعمال الإرهاب، فتعمد من ثم إلى اتباع أساليب القمع العسكرى والاقتصادى تجاه هذه الشعوب في استهانة واضحة بحقوقها وعدالة قضيتها، وهو ما يؤدى إلى مزيد من الإرهاب والإرهاب المضاد.

- Theory – نظرية

- Thymine – ٹایمین

إحدى القواعد الأربع المنتظمة على سلسلتى الدنا (أنظر أدنين، سيتوزين، جوانين).

- Tittytainment

تغذية كاذبة مخدرة

مصطلح استخدمه «زبجنيو برچنيسكى» - مستشار الأمن القومى فى عهد الرئيس الأمريكى «چيمى كارتر» - للدلالة على الوسيلة الناجحة للتغلب على سخط الساخطين إزاء مثالب العولة. وهو مصطلح مركب من كلمتين Entertainment - أى تسليـة، و Tits - أى حلمة، وهى الكلمة التى يستخدمها الأمريكييون للثدى دلعاً. ويعنى «برجنيسكى» بذلك أنه بخليط من التسلية المخدرة والتغذية الكاذبة التى قد تبدو كافية، يمكن تهيئة خواطر سكان المعمورة المحبطين.

- Trading blocks

- كتل تجارية

التجمعات التجارية الإقليمية المختلفة التي تتشكل الآن على مستوى العالم، مثل كتلة دول السوق الأوربية، وكتلة جنوب شرق آسيا، وكتلة النافتا (كندا والولايات المتحدة والمكسيك). وتعجز الدول العربية والإسلامية حتى الآن – رغم إمكاناتها الهائلة واتساع أسواقها. عن تشكيل كتلة مماثلة في مواجهة هذه الكتل العملاقة. (أنظر إقليمية).

- Transnationals

- متعدية الجنسيات

وصف للشركات العالمية الكبرى العابرة للحدود.

- Uniformitarianism

- مذهب الاطراد في حوادث الطبيعة

الاعتقاد بأن الطبيعة تعمل دائماً وفي كل مكان بنفس أنواع القوانين، وأن حوادثها تجرى على وتيرة واحدة. طالما توافرت ظروف أحوال مماثلة.

- Universe

- كون

- Urban man

- إنسان حضري

- Utopia

ويوبيا -

مصطلح يونانى الأصل مؤلف من مقطعين: Ou بمعنى «لا»، و Topos بمعنى مكان. وتعنى الكلمة في مجموعها «ما لا يوجد في مكان»، ويُراد بها كل فكرة أو نظرية لا تتصل بالواقع أو لا يمكن تحقيقها، وكان «توماس مور» (١٤٧٨ - ١٥٣٥) هو أول من استخدم الكلمة فأسقط حرف الـ O وكتبها باللاتينية لتصبح (Utopia، ووضعها عنواناً لكتاب له يصف مدينة فاضلة خيالية تشتمل على مجتمع مثالى بلغ الذروة في الحكمة والقوة والسعادة. وأصبح للكلمة فيما بعد معان كثيرة غير التي استخدمها مور، فصارت تطلق وأصبح للكلمة فيما بعد معان كثيرة غير التي استخدمها مور، فصارت تطلق على كل إصلاح سياسي أو أي تصورات خيالية مستقبلية، أو احتمالات علمية وفنية. ولكن تظل اليوتوبيا تصوراً فلسفياً ينشد انسجام الإنسان مع نفسه ومع الأخرين في مجتمعه.

- V -

- Variety

- صنف

- Vegetative hybridization

- تهجین خلوی خضری

- Verifiability

- إمكان التحقيق

مبدأ قال به الوضعيون المناطقة كمعيار لصدق القضية العلمية واكتسابها

معنى. ويُعرف المبدأ في صياغته المبكرة باسم «مبدأ إمكان التحقيق بالمعنى القوى»، إذ يُقرر أن معنى قضية ما هو إمكان تحقيقها بطريقة تجريبية مباشرة أو غير مباشرة، ولكن تبين فيما بعد أن هذه الصياغة لا تصمد أمام النقد، فاستبدلوا التدعيم بالتحقيق، وصاغوا ما عُرف بمبدأ «إمكان التحقيق بالمعنى الضعيف»، ووفقاً له يكفى لتحديد معنى قضية ما أن يكون من المكن أن ترتبط بمجموعة قضايا أخرى تؤيدها وتدعمها بدرجة ما.

والوضعيون المناطق Logical Positivists جماعة من الفلاسفة والمناطقة وعلماء الطبيعة والرياضيات، تزعمهم الفيلسوف الألماني «مورتز شليك» (١٨٨٧ – ١٩٣٦)، الذي أسس عام ١٩٢٧ ما عُرف بدائرة فيبينا Vienna circle، ويرمى اتجاه الدائرة إلى رفض الميتافيزيقا والاهتمام بمنطق الرياضيات والعلم، وحصر وظيفة الفلسفة في التحليل المنطقي لقضايا العلوم التجريبية.

- Vermiform appendi:

- زائدة دودية

- Vestigial organs

- أعضاء أثرية

أعضاء قرمة لا فائدة لها توجد في عدد من الكائنات الحية - ومنها الإنسان - وإن كانت أقارب هذه الكائنات تحتوى على تلك الأعضاء في صورة كاملة وتؤدى وظيفة ما. وتمثل هذه الأعضاء دليلاً على حدوث التطور مستنبطاً من علم التشريح المقارن، إذ لا يمكن تفسير وجودها إلا بأنها جزء من تصميم عام كان موجوداً في الأسلاف ولم يختف تماماً بالرغم من أنها قد أصبحت عديمة الفائدة. ومنها في الإنسان: الزائدة الدودية، وعضلات تحريك الأذن، والفشاء الرامش بالعين، وضروس العقل، وعضلات تحريك الذيل، والشي في الرجل.... إلخ.

- Vertebrate

- كائن فقرى (ذو فقرات)

- Viruses – فيروسات

نوع من الميكروبات يصغر البكتريا بنحو ١٠ - ١٠٠ مرة (يتراوح قطر الخلية البكتيرية بين ميكرون واحد - جزء من ألف من المليمتر - وإثنين)، ويتراوح طولها بين ٢, - ٢٠, من الميكرون، وهي المصدر الرئيسي الأمراض الكائنات الحية.

- Vital force – قوة حيوية

- Vitalism – مذهب حيوى

اتجاه في علم الأحياء - والفلسفة - يقول أصحابه أن مصدر الأنشطة الحياتية هو عوامل خاصة (قوى حيوية) غير مادية تكمن في الكائن الحي.

#### - W -

- Wep - غشاء –

- Will to power - إرادة القرة

تعبيبر قال به «نيتشه»، وعنى به أن الصراع من أجل البقاء ينمو حتى يُصبح إرادة القوة، وهذه الإرادة هي الدافع الحقيقي للتطور.

- Wisdom teeth – ضروس العقل

- WTO (World trade organization) منظمة التجارة العالمية -

#### - X -

- Xanthoderm - أصغر البشرة البشرة الصغراء. شخص من الشعوب ذات البشرة الصغراء. - تهجين - Xenogamy - تهجين تلاقح بين الأصناف المتباينة.

- Xenophobia

- كراهية الأجانب

البغض الشديد للأجانب في مجتمع ما.

- Y -

- Yeast

- خميرة

- Z -

#### - Zoroastrianism

ً- زردشتية

إحدى ديانات المجوس القديمة، وقد سميت بهذا الاسم نسبة إلى «زردشت» المبشر بهذا الدين، وقد عاش في النصف الأخير من القرن السادس قبل الميلاد في أذربيجان، كما سميت أيضاً «الثنوية» لقولها بأصلين اثنين: الخير والشر أو النور والظلمة، وسميت كذلك «المجوسية» لأن الدين أول ما انتشر كان بين قبيلة المجوس، وسميت أخيراً «عبادة النار» لأن طقوس العبادة تتم في بيوت النار، وتعد الزردشتية من ديانات التوحيد، ذلك أنها تقول بإله واحد قديم هو الخالق للعالم، وهو المازج للنور والظلمة، ولذا عومل الزردشتيين من قبل المسلمين معاملة أهل الكتاب. فمع أن القرآن لم يذكر شيئاً عن «زردشت»، كما لم يشر إلى كتابه المقدس «أوستا» من بين الكتب المنزلة، فإنه يبدو أن كبار الصحابة قد اعتبروا «زردشت» من أولئك الرسل الذين تشير إليهم الآية «ورسلاً لم نقصصهم عليك» (النساء: ١٦٤).

- Zygote

- زيجوت

خلية واحدة تنتج عن إخصاب حيوان منوى يحمل شريط دنا مزدوجاً، لبويضة تحمل شريطاً آخر. المراجع

## أولاً: المراجع باللغة العربية (مؤلفه ومترجمة)

- ١- أحمد أبو زيد: التطورية الاجتماعية، مجلة عالم الفكر، وزارة الإعلام
   الكويت، المجلد الثالث، العدد الرابع، ١٩٧٣
- ٢- أحمد محمد عبد الخالق: أسس علم النفس، دار المعرفة الجامعية،
   الإسكندرية، ١٩٨٩.
- ٣- أحمد محمود صبحى: في فلسفة التاريخ، مؤسسة الثقافة الجامعية.
   الاسكندرية، ١٩٧٥.
- ٤- ------ في علم الكلام، ط٤، مؤسسة الثقافة الجامعية،
   الإسكندرية، ١٩٨٢، الجزء الأول: «المعتزلة».
  - ه- أحمد مستجير: قر*اءة في كتابنا الوراثي،* دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٩
- آحمد مرسى عرض تحليلي لكتاب «هيلاري كالان»: الإيثولوچيا
   والمجتمع، منجلة عالم الفكر، وزارة الإعلام، الكويت، المجلد
   الثالث، العدد الرابع، ۱۹۷۲.
- ٧- إرنست كاسيرر: مقال في الإنسان (مدخل إلى فلسفة العضارة الإنسانية) ، ترجمة إحسان عباس، مراجعة محمد يوسف نجم.
   مؤسسة فرانكلين المساهمة للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٦١.
- ٨- أسعد حليم: أَرْمة القكر السياسي، مجلة الفكر المعاصر، الهيئة المصرية
   العامة للتأليف والنشر، القاهرة، العدد (٧٩) ، سبتمبر ١٩٧١.
- ٩- أشلى مونتاجيو: المليون سنة الأولى من عمر الإنسان، ترجمة رمسيس مصطفى، مؤسسة سجل العرب، القاهرة، ١٩٨٤.
- ۱۰- السيد ياسين: العولمة والطريق الثالث، مركز ميريت للنشر والمعلومات & الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ۱۹۹۹.

- ۱۱ أنور عبد الملك: تغيير العالم، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (۹۵)، نوفمبر، ۱۹۸٥.
- ١٢- أولريش بك: ما هي العوامة، ترجمة أبو العيد دويو، منشورات الجمل،
   ١٩٩٩.
- ١٣ برتراند رسل: آمال جديدة في عالم متغير، ترجمة عبد الكريم أحمد،
   مراجعة على أدهم، دار سعد مصر، القاهرة، بدون تاريخ.
- ١٤ تشارلز داروين: أصل الأنواع، ترجمة إسماعيل مظهر، مراجعة عبد الحليم منتصر، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والنشر، القاهرة، بدون تاريخ.
- ٥١ چاكوب برونوفسكى: التطور الحضاري للإنسان، ترجمة أحمد مستجير،
   الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧.
- ۱۹ چان مارى بيلت: عودة الوقاقى بين الإنسان والطبيعة، ترجمة السيد محمد عثمان، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب، الكويت، العدد (۱۸۹)، سبتمبر ۱۹۹٤.
- ١٧- ج. ب. بيورى: فكرة التقدم، ترجمة أحمد حمدى محمود، مراجعة أحمد خاكى، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ١٩٨٢.
- ۱۸ چورج جاموف: بدایة بلا نهایة، ترجمة محمد زاهر، الهیئة المصریة العامة للکتاب، القاهرة، ۱۹۹۰. (وللکتاب ترجمة أخرى قام بها اسماعیل حقی، تحت عنوان: واحد. اِثنین. ثلاثة ... لا نهایة مراجعة وتقییم محمد مرسی أحمد، النهضة المصریة، القاهرة، ۱۹۲۸).
- ١٩- چوليان مكسلى: الإنسان في العالم الحديث، ترجمة حسن خطاب،
   مراجعة عبد الحليم منتصر، سلسلة الألف كتاب (٧٣)، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، بدون تاريخ.

- ٢٠ چون بالات: تسارع التطور، ترجمة على حجاج، مجلة الثقافة العالمية،
   المجلس الوطنى للثقافة والغنون والأداب، الكويت، العدد (١)،
   المجلد الأول، السنة الأولى، نوفمبر ١٩٨١.
- ٢١ چرن ج. تايلور: عقول المستقبل، ترجمة لطفى فهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٩.
- ٢٢ چون لويس: الإنسان ذلك الكائن القريد، ترجمة صالح جواد كاظم،
   الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة & دار الشئون الثقافية
   العامة، بغداد، ١٩٨٦.
- ۲۲− حازم الببلاى: التغيير من أجل الاستقرار، دار الشروق & الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، ۱۹۹۸.
- ٢٤ د. ر. بيلبيم: الأصول البشرية، ترجمة فاروق مصطفى اسماعيل، مجلة عالم الفكر، وزارة الإعلام، الكويت، المجلد الثالث، العدد الرابع، ١٩٧٣.
- ٢٥ رمزى زكى: وداعاً الطبقة الوسطي (تأملات في الثورة الصناعية الثالثة والليبرالية الجديدة) دار المستقبل العربي الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، ١٩٩٨.
- ٢٦- روبرت أغروس & چورج ستانسيو: العلم في منظوره الجديد، ترجمة
   كمال خلايلى، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة
   والفنون والآداب، الكويت، العدد (١٣٤)، فبراير ١٩٨٩.
- ٢٧- روبرت ب. دوانز: كتب غيرت العالم، ترجمة أمين سلامة، الهيئة المصرية
   العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٧.
- ٢٨- زكريا إبراهيم: دراسات في القلسفة المعاصرة، ط٢، مكتبة مصر
   القاهرة، ١٩٧٢.

- ۲۹ زكى نجيب محمود: من زاوية فلسفية ، ط۳، دار الشروق، بيروت &
   القاهرة، ۱۹۸۲.
- 7٠- ســـتــيــفــانى يانشنسكى: هندســة الحــيــاة (العـصـر الصناعي للبيوتكنولوجيا) ، ترجمة أحمد مستجير، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٠.
- ٣١- سعيد محمد الحقار: البيولوجيا ومصير الإنسان، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (٨٢)، نوفمر ١٩٨٤.
- ٣٢ سيار الجميل: العولمة والمستقبل استراتيجية تفكير، الأهلية للنشر والتوزيم، عمان، ٢٠٠٠.
- ٣٢ سيجموند فرويد: محاضرات تمهيدية في التحليل النفسي، ترجمة أحمد
   عزت راجع، ط٣، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٦٦.
- ٣٤- شوقى جلال: العوامة وتعريب الترجمة، مجلة العربى، وزارة الإعلام، الكويت، العدد (٤٨١)، ديسمبر ١٩٩٨.
- ٣٥- صادق جلال العظم: ما هي العوامة، ورقة بحثية قُدمت في الندوة التي نظمتها بترنس المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في الفترة ما بين ١٧ ٢١ نوفمبر ١٩٩٧.
- ٣٦- صلاح عثمان: الاتصال واللاتناهي بين العلم والفلسفة، منشأة العارف، الإسكندرية، ١٩٩٨.
- ٣٧- -----: شجرة الكون وقضايا مناقضة الواقع عند ستورس مكال، مجلة بحوث كلية الآداب، جامعة المنوفية، العدد (٣٩)، أكتوبر ١٩٩٩.

- ٢٨- ----- النموذج العلمي بين الخيال والواقع، منشاة
   المعارف، الاسكندرية، ٢٠٠٠.
- ٣٩ عباس محمود العقاد: الله، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٨
  - ٤٠ عبد الرحمن بدوى: شبئجلر، مكتبة النهضة، بيروت، ١٩٤٢.
- ٤١ عبد الله عبد الخالق: العوامة (جذورها وقروعها وكيفية التعامل معها) ، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب، الكويت، المجلد الثامن والعشرون، العدد الثاني، ١٩٩٩
- ٤٢ علم الدين كمال: تطور الكائثات الحية، مجلة عالم الفكر، وزارة الإعلام، الكويت، المجلد الثالث، العدد الرابع، ١٩٧٢.
- ٤٢ ف. شايفيل وآخرون: الدارويئية اليوم، ترجمة لطيفة ديب عرنوق، دار
   الحكمة للطباعة والنشر، دمشق، ١٩٩١.
- 33- فؤاد مرسى: الرأسمالية تجدد نفسها، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب، الكويت، العدد (١٤٧)، مارس ١٩٩٠.
- 83 فيرنر هايزنبرج: المشاكل القلسقية للعلوم التووية، ترجمة أحمد مستجير، مراجعة محمد عبد المقصود النادى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٢.
- 27 ----- الجزء والكل (محاورات في مضمار الفيزياء الذرية) ، ترجمة محمد أسعد عبد الرؤيف، تقديم على حلمى موسى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٦.
- ٤٧- كارل بوبر: الحياة بأسرها حلول لمشاكل، ترجمة بهاء درويش، منشأة المشاكل المعارف، الإسكندرية، ١٩٩٨.

- ٤٨- كارل لامبرت & جوردن بريتان: مدخل إلى فلسفة العلوم، ترجمة شفيقة بدون بستكى، مراجعة فؤاد زكريا، وكالة المطبوعات، الكويت، بدون تاريخ.
- 24- كافين رايلى: الغرب والعالم (تاريخ العضارة من خلال الموضوعات)، القسم الأول، ترجمة عبد الوهاب محمد المسيرى & هدى عبد السميع حجازى، مراجعة فؤاد زكريا، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (٩٠)، يونيو ١٩٨٥.
- ٥٠ كرين برينتون: تشكيل العقل الحديث، ترجمة شوقي جلال، مراجعة صدقي خطاب، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب، الكويت، العدد (٨٢)، أكتوبر ١٩٨٤.
- ٥- محسن أحمد الخضيرى: العوامة الاجتباهية، مجموعة النيل العربية،
   القاهرة، ٢٠٠١.
- ٢٥ مصطفى عبد الغنى: الجات والتبعية الثقافية، مركز الحضارة العربية 

   للهنئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٩.
- ٥٣ محمد طه بدوى: أصول علوم السياسة، المكتب المصدى الحديث للطباعة والنشر، الاسكندرية، ١٩٦٧.
- 65 محمد عبد القادر الفقى: البيئة (مشاكلها وقضاياها وهمايتها من التلوث)، ابن سينا & الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، ١٩٩٩.
- ٥٥ محمد محمد قاسم: كارل بوير (نظرية المعرفة في ضوء المنهج العلمي) ، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، ١٩٨٦.
- ٥٦ محمود فهمى زيدان: في فلسفة اللغة، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٥.

- ٥٧- ناهدة البقصمى: الهندسة الوراثية والأخلاق، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، الكويت، العدد (١٧٤)، يونيو ١٩٩٣.
- ٥٨- هانس بيتر مارتين & هارالد شهمان: فغ العوامة (الاعتداء علي الديموقراطية والرفاهية)، ترجمة عدنان عباس على، مراجعة وتقديم رمزى زكى، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، العدد (٢٢٨)، أكتوبر ١٩٩٨.
- ٥٩- هربرت جورج ويلز: آلة الزمن، ترجمة محمد العزب موسى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧
- ۱۰ هنرى برجسون: التطور الخالق، ترجمة محمد محمود قاسم، مراجعة نجيب بلدى، الهيئة المصرية العامة الكتاب، القاهرة، ۱۹۸٤
- ١٦- هويمارفون ديتفورت: تاريخ النشوء، ترجمة محمود كبيبو، دار الحوار للنشر والتوزيم، اللاذقية، ١٩٩٠.
- ٦٢ وليام بينز: الهندسة الوراثية، ترجمة أحمد مستجير، الهيئة المصرية العامة
   ١٤٠١ القاهرة، ٢٠٠٠
- ٦٢- وليام فولبرايت: غطرسة القوة، ترجمة محمود شكرى العدوى، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، بدنو تاريخ.
- ٦٤- يوسف عز الدين عيسى: التطور العضوي للكائنات الحية، مجلة عالم الفكر، وزارة الإعلام، الكويت، المجلد الثالث، العدد الرابع، ١٩٧٣.
- ٥٦- ------ بيولو جيا الاتصال، مجلة عالم الفكر، وزارة الاعلام.
   الكويت، المجلد الحادي عشر، العدد الثاني، ١٩٨٠
  - ٦٦- يوسف كرم: تاريخ القلسقة الحديثة، ط٦، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٩

#### ثانياً: المعاجم العربية:

- ۱- عبد المنعم الصفنى: الموسوعة الفلسفية، دار ابن زيدون للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت & مكتبة مدبولى، القاهرة، بدون تاريخ.
- ٢- مجمع اللغة العربية: المعجم القلسقي، تصدير إبراهيم بيومى مدكور، الهيئة
   العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٩٨٢.
- ٢- مجمع اللغة العربية: المعجم الوجير، تصدير إبراهيم بيومى مدكور، الهيئة العامة الشئون المطابع الأميرية، طبعة خاصة بوزارة التربية والتعليم، القاهرة، ١٩٩٧.
- ٤- محمد بن أبى بكر الرازى: مختار الصحاح، عنى بترتيبه محمود خاطر، دار
   الحديث، القاهرة، بدون تاريخ.

#### ثالثاً: المراجع باللغة الإنجليزية:

- 1- Alston., W. P., "Philosophy of Language", Prentice- Hall, Inc, Englewood Cliffs, N. J, 1964.
- 2- Andersson, M., "Sexual selection", Princeton university press, Princeton, N. J, 1994.
- 3- Barnet, R. & Muller, R., "Global reach, The power of multinational corportions", N.Y. 1974.
- 4- Beckner, M. O., "Darwinism", In Encyclopedia of philosophy, Vol (2), pp. 296-306.
- 5- Cartwright, John, "Evolution and human behaviour,

  Darwinian perspectives on human nature",

  Macmillan press, LTD, London, 2000.
- 6- Cassirer, Ernst, "Substance and function & Einstein's theory of relativity", Both book bound as one, Dover publications, Inc, N.Y, 1953.
- 7- Collingwood, R. G., "An essay on metaphysics", A Gateway ed., Henry Regnery Co., Chicago. 1972.
- 8- Copi, Irving M., "Introduction to Logic". Macmillan pub.

  Co., Inc, N.Y & Collier Macmillan pub.,

  London, 1982.
- 9- Darwin, C., "On the origin of species by means of natural selection", John Murray, London. 1859.

- 10- Degler. C. N.. "In search of human nature, The decline and rivival of Darwinism in American social thought", Oxford university press, Oxford, 1991.
- 11- Dennett, D. C., "Darwin's danger our idea", Simon & Schuster, London, 1995.
- 12- Desmond, A. & Moore, J., "Darwin", Michael Joseph. London, 1991.
- 13- Dyson. George. "Darwin among the machines, The evolution of global intelligence", Addison-Wesley, Reading. M.A, 1997.
- 14- Flew, Antony, "Malthus", In Encyclopedia of philosophy, Vol (5), pp. 145- 147.
- 15- Freeman, derek, "Margaret Meed and the heretic", Penguin, London. 1996.
- 16- Fukuyama, Francis, "The end of history and the Last man", Free press. N. Y., 1992.
- 17- Goudge, T.A., "Lamark", In Encyclopedia of philosophy, Vol (4), pp. 376 377.
- 18- Greene, John C.. "Darwin and the modern world view", Mentor books, N.Y. 1963.
- 19- Herrnstien, R. & Murray, C. "The bell curve, Intelligence and class structure in the American life".

  Simon & Schuster, N. Y. 1994.

- 20- Hind, R.A.. "Ethology". Oxford university press. Oxford. 1982.
- 21- Huntington, Samuel: "The clash of civilizations and the remarking of world order". Simon & Schuster. N. Y. 1996.
- 22- Lucas. J. R., "A treatise on time and space", Methuen & Co. LTD. London, 1973.
- 23- Luchhardt, C.G. & Bechtel, W.. "How to do things with Logic". Lawrence Erlbaum associates. Inc. publishers, Hillsdal, N. J. 1994.
- 24- Marcuse. H.. "Negations, Essay in critical theory".
  Trans. from the Germany by: Jeremy J. Shapiro.
  publisher's forward by Robert M. Young,
  Beacon press, Boston, 1988, & Free association
  book, London, 1988.
- 25- \_\_\_\_\_\_, "One Dimensional man, Studies in the ideology of advanced industrial society", Beacon press, Boston, 1969.
- 26- Martinich, A. P. (ed), "The philosophy of Language". third edition. Oxford university press. Oxford & N.Y, 1996.
- 27- Miller, G. F., "How mate choice shaped human evolution: areview of sexual selection and

- human evolution". in Crawford. C. & Krebs. D. L. (eds). "Handbook of evolutionary psychology", Lawrence Elbaum, Mahwah, N. J. 1998.
- 28- Oldroyd, D. R., "Darwinian impacts, An introduction to the Darwinian revolution", Open university press, Buckingham, 1980.
- 29- Ribes, Bruno, "Biology and Ethics", Reflections inspired by a Unesco symposium. United Nations. Sydenhans printers. United Kingdom, 1978.
- 30 Robertson, R., "Globalization", Sage, London, 1992.
- 31- Russell, B., "Our Knowledge of the external word", Routledge Inc, London & N. Y. 1993.
- 32- Smith, R. L., "The fontana history of the human sciences", Fontana. London. 1997.
- 33- Sudbury, P. "Human molecular genetics", Addison Wesley, London. 1998.
- 34- Tooby, J. & Cosmides, L.. "Cognitive adaptations for social exchange". In Barkow, J. H. & Cosmides & Tooby (eds): "The adapted mind", Oxford university press, Oxford, 1992.
- 35- Van Fraassen. Bas, "An introduction to the philosophy of time and space". Columbia university press. N. Y. 1985.

- 36- Velmans. Max (ed). "The science of conciousness,

  Psychologyical, neuropsychological, and
  clinical reviews", Routledge. London. 1996.
- 37- Wilson, e.O., "Sociobiology: The new synthesis".

  Harvard university press. Cambridge, M.A.
  1975.

### رابعاً: المعاجم الإنجليزية:

- 1- Edwards. P. (editor in chief) "The encyclopedia of philosophy", Macmillan publishing Co.. Inc.
  The free press, N.Y. 1967, Reprinted. 1972.
- 2- Runes. D. (ed), "Dictionary of philosophy". A Helix book. published by Rowman & Allanheld publishers. Totowa, N. J. 1984.
- 3- Summers, Della (editor in chief), "Longman active study dictionary of English". Longman group. LTD, Egypt. 1988.

## صدر أيضاً للمؤلف عن منشأة المعارف

#### «الاتصال واللاتناهي بين العلم والفلسفة،

عدد الصفحات: ۲۹۸ القاس: م ۲۹ × ۲۶سم

الطبعة: الأولى (١٩٩٨) & الثانية (٢٠٠٠) الغلاف: ٤ لون

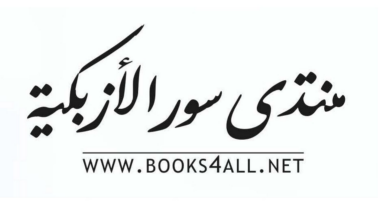
المحتویات: مقدمة/ ١- تطور النظر في مبدأ الاتصال: الاتصال واللاتناهي (تحلیل فیلولوچی)، الأصل التاریخی للمشكلة، تطور مبدأ الاتصال في العلم (من أرسطوحتی العصر الحدیث)/ ٢- الاتصال الریاضی (من الأبعاد الهندسیة إلی الأعداد): تطور الهندسة الحدیثة، تحسیب التحلیل وتعمیم العدد، الریاضیات بین الحدس والأکسیوماتیك والمنطق /٣- الاتصال الفیزیائی بین النظر والتجریب: وجهة النظر الكلاسیكیة، النسبیة واتصال النظواهر الفیزیائیة، الكم والانفصال فی المجال دون الذری/ ٤- اتصال التسبیب: العلاقة السببیة بین الإمكان والضرورة، القانون السببی والقانون الإحصائی، الاتصال السببی وقوانین الکم/ ه- الاتصال الریاضی والخبرة: وجود الكائنات الریاضیة المجردة، بنیة الكشف الریاضی، تطابق المتصلین الریاضی والحسی/ خاتمة.

## «النموذج العلمي بين الخيال والواقع»

عدد الصفحات: ١٨٦ المقاس: ٧٧ × ٢٤سم

الطبعة: الأولى (٢٠٠٠) الغلاف: ٤ لون

المحتويات: مقدمة/ ١- النموذج العلمى (تعريفه وخصائصه): ما النموذج؟، النماذج والتمثيل في العلم، خصائص النموذج العلمي / ٢- النماذج العلمية وتشكيل الواقع: النموذج اللغوى، النموذج المنطقى، النموذج الرياضي ٣/ مراحل بناء النموذج: النموذج في مرحلة الفرض، معايير قبول النموذج، النموذج في مرحلة القانون والنظرية/ خاتمة.



# الراروينية والإنسان نظرية التطور من العلم الى العولمة

